
İLAHİYAT

Haziran 2025

Alanında Araştırmalar
ve Değerlendirmeler

EDİTÖRLER
Prof. Dr. Fevzi RENÇBER
Doç. Dr. Arslan KARAOĞLAN



İmtiyaz Sahibi • Yaşar Hız
Genel Yayın Yönetmeni • Eda Altunel

Yayına Hazırlayan • Gece Kitaplığı
Editörler • Prof. Dr. Fevzi RENÇBER

Doç. Dr. Arslan KARAOĞLAN

Birinci Basım • Haziran 2025 / ANKARA

ISBN • 978-625-388-431-4

© copyright
Bu kitabın yayın hakkı Gece Kitaplığı’na aittir.

Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan
hiçbir yolla çoğaltılamaz.

Gece Kitaplığı
Adres: Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak Ümit Apt

No: 22/A Çankaya/ANKARA Tel: 0312 384 80 40

www.gecekitapligi.com
gecekitapligi@gmail.com

Baskı & Cilt
Bizim Buro

Sertifika No: 42488



İlahiyat Alanında 
Araştırmalar ve 

Değerlendirmeler

Haziran 2025

Editörler:
Prof. Dr. Fevzi RENÇBER

Doç. Dr. Arslan KARAOĞLAN





İÇİNDEKİLER

BÖLÜM 1
KUR‛ĀN-I KERĪM’DE YER ALAN İSRĀİL/İSRĀİLOĞULLARI 

KAVRAMININ ETİMOLOJİSİ VE MĀHİYETİ

Osman GÖKMEN................................................................................1

BÖLÜM 2

TERÖRÜN TEOLOJİSİ: IŞİD’İN DİNÎ-SİYASİ MEŞRUİYET 

ARAYIŞI

Osman GÖKMEN...............................................................................53

BÖLÜM 3

KELAM EKOLLERİNDE GÜNAH KAVRAMI VE BÜYÜK GÜNAH 

MESELESİ

Nihat ERCAN......................................................................................79

BÖLÜM 4

İLÂHÎ SIFATLARIN TAKSIMINDE METOT VE YAKLAŞIMLAR

Gökhan DEMİRCİ..............................................................................95





KUR'AN-I KERIM'DE YER ALAN ISRÂIL/ISRÂILO-
ĞULLARI KAVRAMININ ETIMOLOJISI VE  

MÂHIYETI

Osman GÖKMEN1

1  Dr. Osman Gökmen, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı. 

 e-Posta: osman_gokmen_34@hotmail.com, ORCİD: https://orcid.org/0009-0008-4298-9730

BÖLÜM
1



2  . Osman GÖKMEN

 

Abstract 
The article examines the concept of Israel/Banī Isrāʾīl within Jewish and 
Islamic traditions, exploring its meanings, interpretations of its origins, and 
its historical evolution. In both traditions, the term "Israel" is associated 
with the Prophet Jacob, while "Banī Isrāʾīl" refers to Jacob’s children and 
descendants. In both contexts, Israel/Banī Isrāʾīl symbolizes a special 
relationship with God and the concept of chosenness. However, the 
varying interpretations of these terms in different cultural, religious, and 
historical contexts within both traditions underscore their multifaceted 
significance. This demonstrates that the concept of Israel/Banī Isrāʾīl 
transcends being merely a religious term, illustrating how it has been 
shaped and reinterpreted throughout historical and cultural processes. The 
aim of this article is to analyze in detail how the concept of Israel/Banī 
Isrāʾīl is understood in Jewish and Islamic traditions and to highlight the 
similarities and differences between these two traditions. In this context, 
the article also addresses the etymological origins of the term "Israel," its 
usage in religious texts, its transformation over historical periods, and 
modern scholarly debates surrounding the term. Particular attention is 
given to the symbolic value of Israel/Banī Isrāʾīl in Jewish and Islamic 
societies, as well as its role in shaping social identities and religious beliefs. 
In the Jewish tradition, the term "Israel" symbolizes Jacob's special 
relationship with God and his chosenness. According to the Torah, Jacob 
was given the name "Israel" after wrestling with God, signifying his 
sanctity and divine selection as a leader. The "Children of Israel" (Banī 
Isrāʾīl) represent Jacob’s descendants and the people chosen by God. In 
Jewish religious texts, the name "Israel" is predominantly used to denote 
God’s people, although interpretations of its meaning have varied over 
time. The term has been associated with meanings such as "one who 
wrestles with God," "one who is strong with God," or "God’s triumph." In 
Jewish culture, the name represents chosenness and being the recipient of 
God’s blessings. However, historical shifts in geography, politics, and 
society have had a profound impact on the meaning of the term "Israel." 
Similarly, in Islamic tradition, "Israel" is recognized as another name for 
the Prophet Jacob. The Qurʾān and ḥadīth literature frequently use the term 
"Banī Isrāʾīl" to refer to the people of Israel. In the Qurʾān, Banī Isrāʾīl are 
described as a community chosen and guided by God, whose obedient and 
rebellious actions are emphasized. In Islamic thought, the term "Israel" also 
signifies a special relationship with God and the state of being chosen. 



 . 3İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

However, Islam critically evaluates the history and response of Banī Isrāʾīl 
to divine guidance. In this tradition, the name "Israel" carries both positive 
and cautionary connotations, with the history of Banī Isrāʾīl serving as a 
lesson and admonition for Muslims.  The etymology and interpretations of 
the term "Israel" have diversified over time. While both Jewish and Islamic 
traditions agree that the term emphasizes a relationship with God, modern 
etymological studies trace "Israel" to ancient Semitic languages, proposing 
meanings such as "one who struggles with God" or "prince of God." These 
interpretations reveal that the term is not confined to religious texts but has 
also been reshaped in historical and cultural contexts. This article 
elucidates the multilayered nature of the concept of Israel/Banī Isrāʾīl and 
its historical evolution. The term "Israel" transcends being a purely 
religious designation, signifying the identity, relationship with God, and 
historical existence of a people. The similarities between the Jewish and 
Islamic traditions regarding this concept point to their shared historical 
roots, while the differences in interpretation reflect the unique religious and 
cultural perspectives developed within each tradition. The themes of 
chosenness, sanctity, and being God’s people, embodied by the concept of 
Israel/Banī Isrāʾīl, underline its central importance in both traditions. 
Examining the etymological, religious, and historical dimensions of this 
concept not only enhances our understanding of its development over time 
but also sheds light on the interactions and distinctions between Jewish and 
Islamic traditions.  

Keywords: Qurʾān, Judaism, Israel, Banī Isrāʾīl, Jacob 

Öz 
Bu çalışma, İsrâil/Benî İsrâil kavramının Yahudi ve İslam geleneklerindeki 
anlamını, kökenine dair yorumları ve tarihsel süreçteki evrimini 
incelemektedir. Yahudi ve İslam geleneklerinde, İsrâil kelimesi Ya’kûb 
peygamberle özdeşleştirilmiş, Benî İsrâil terimi ise Ya’kûb’un çocuklarını 
ve soyunu ifade eden bir kavram olarak benimsenmiştir. Her iki gelenekte 
de İsrâil/Benî İsrâil kavramı, Tanrı ile kurulan özel bir ilişkiyi ve 
seçilmişlik anlayışını simgelemektedir. Bununla birlikte, bu kavramların 
hem Yahudi hem de İslam düşüncesinde farklı kültürel, dini ve tarihsel 
bağlamlarda çeşitli şekillerde yorumlanması, onların çok yönlü bir anlam 
taşıdığını göstermektedir. Bu durum, İsrâil/Benî İsrâil kavramının sadece 
dini bir terim olmaktan öteye geçerek tarihsel ve kültürel süreçlerde nasıl 
şekillendiğini ve yorumlandığını anlamamızı mümkün kılmaktadır. 
Makalenin amacı, İsrâil/Benî İsrâil kavramının Yahudi ve İslam 



4  . Osman GÖKMEN

 

geleneklerinde nasıl anlamlandırıldığını detaylı bir şekilde incelemek ve 
bu iki gelenekteki ortaklıkları ve farklılıkları ortaya koymaktır. Bu 
bağlamda, İsrâil isminin etimolojik kökeni, dini metinlerdeki kullanımı, 
tarihsel süreç içerisindeki değişimi ve modern dönemde bu kavram üzerine 
yapılan akademik tartışmalar da ele alınmaktadır. Özellikle, İsrâil/Benî 
İsrâil kavramının Yahudi ve İslam toplumlarındaki sembolik değeri, bu 
kavramın toplumsal kimliklerin inşasında ve dini inanışların 
şekillenmesinde oynadığı rol ile birlikte değerlendirilmektedir. Yahudi 
geleneğinde İsrâil kavramı, Ya’kûb’un Tanrı ile olan özel ilişkisini ve 
seçilmişliğini simgelemektedir. Tora’ya göre Ya’kûb, Tanrı ile güreşerek 
"İsrâil" adını almış ve bu ad onun kutsallığını ve Tanrı tarafından seçilmiş 
bir lider olduğunu ifade etmiştir. İsrâiloğulları, bu bağlamda Ya’kûb’un 
soyunu ve Tanrı’nın vaat ettiği halkı temsil etmektedir. Yahudi dini 
metinlerinde İsrâil ismi, çoğunlukla Tanrı’nın halkını belirten bir terim 
olarak kullanılırken, bu ismin anlamı üzerine yapılan yorumlar, zaman 
içerisinde farklılık göstermiştir. İsrâil kelimesi, "Tanrı ile güreşen", "Tanrı 
ile güçlü olan" veya "Tanrı’nın zaferi" gibi anlamlarla ilişkilendirilmiştir. 
Yahudi kültüründe bu isim, seçilmişlik ve Tanrı’nın lütuflarına mazhar 
olmayı ifade eden bir sembol olarak öne çıkmaktadır. Bununla birlikte, 
tarihsel süreçte Yahudilerin yaşadığı coğrafi, siyasi ve toplumsal 
değişimler, İsrâil kavramının anlamında da belirgin etkiler yaratmıştır. 
İslam geleneğinde de İsrâil, Ya’kûb peygamberin bir ismi olarak kabul 
edilmektedir. Kur’an-ı Kerim ve hadislerde İsrâil terimi, çoğunlukla Benî 
İsrâil halkını ifade etmek için kullanılmıştır. Kur’an’da Benî İsrâil, Tanrı 
tarafından seçilmiş ve yol gösterilen bir toplum olarak anılmakta, onların 
hem itaatkâr hem de isyankâr davranışlarına dikkat çekilmektedir. İslam 
düşüncesinde İsrâil kavramı, Yahudi geleneğinde olduğu gibi Tanrı ile 
kurulan özel bir ilişkiyi ve seçilmiş olma durumunu temsil etmektedir. 
Ancak, İslam dini, Benî İsrâil’in tarihini ve dini mesajlara olan 
yaklaşımlarını eleştirel bir perspektifle değerlendirmiştir. İslam 
geleneğinde İsrâil ismi, hem olumlu hem de uyarıcı bir anlam taşımakta; 
Benî İsrâil’in Tanrı’nın yolundan sapması, Müslümanlar için bir ders ve 
ibret kaynağı olarak sunulmaktadır. İsrâil kelimesinin etimolojisi ve anlamı 
üzerine yapılan yorumlar, tarihsel süreçte çeşitlenmiştir. Hem Yahudi hem 
de İslam geleneklerinde bu kelimenin Tanrı ile ilişkiyi vurgulayan bir 
anlam taşıdığı kabul edilmekle birlikte, modern dönemde yapılan 
etimolojik çalışmalar, İsrâil kelimesinin eski Semitik dillere dayandığını 
ve "Tanrı ile mücadele" veya "Tanrı’nın prensi" gibi anlamlar taşıdığını 



 . 5İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

öne sürmektedir. Bu yorumlar, İsrâil kavramının sadece dini metinlere 
bağlı kalmadığını, aynı zamanda tarihsel ve kültürel bağlamlarda yeniden 
şekillendiğini göstermektedir. Bu çalışma, İsrâil/Benî İsrâil kavramının 
çok katmanlı yapısını ve tarihsel bağlamda nasıl evrildiğini anlamamıza 
yardımcı olmaktadır. İsrâil kavramı, yalnızca dini bir terim olmanın 
ötesinde, bir halkın kimliğini, Tanrı ile olan ilişkisini ve tarihsel varlığını 
ifade eden derin bir semboldür. Yahudi ve İslam geleneklerindeki 
benzerlikler, bu iki dini geleneğin ortak bir tarihsel geçmişe sahip 
olduğunu gösterirken, kavramın farklı yorumlanması, her bir geleneğin 
kendi dini ve kültürel değerleri doğrultusunda geliştirdiği özgün bakış 
açılarını yansıtmaktadır. İsrâil/Benî İsrâil kavramının seçilmişlik, kutsallık 
ve Tanrı’nın halkı olma gibi temaları simgelemesi, bu kavramın her iki 
gelenekte de merkezi bir öneme sahip olduğunu ortaya koymaktadır. 
Kavramın etimolojik, dini ve tarihsel boyutlarının incelenmesi, bu terimin 
zaman içinde nasıl şekillendiğini ve değiştiğini anlamamızı sağlarken, aynı 
zamanda Yahudi ve İslam gelenekleri arasındaki etkileşimleri ve 
farklılıkları daha iyi kavramamıza yardımcı olmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân, Yahudi, İsrâil, Benî İsrâil, Ya’kûb 

 

Giriş 

Bu çalışma, İsrâil/Benî İsrâil kavramının Yahudi ve İslam 
geleneklerindeki anlamını, kökenine dair yorumları ve tarihsel süreçteki 
evrimini incelemektedir. Yahudi ve İslam geleneklerinde, İsrâil kelimesi 
Ya’kûb peygamberle özdeşleştirilmiş, Benî İsrâil terimi ise Ya’kûb’un 
çocuklarını ve soyunu ifade eden bir kavram olarak benimsenmiştir. Her 
iki gelenekte de İsrâil/Benî İsrâil kavramı, Tanrı ile kurulan özel bir ilişkiyi 
ve seçilmişlik anlayışını simgelemektedir. Bununla birlikte, bu 
kavramların hem Yahudi hem de İslam düşüncesinde farklı kültürel, dini 
ve tarihsel bağlamlarda çeşitli şekillerde yorumlanması, onların çok yönlü 
bir anlam taşıdığını göstermektedir. Bu durum, İsrâil/Benî İsrâil 
kavramının sadece dini bir terim olmaktan öteye geçerek tarihsel ve 
kültürel süreçlerde nasıl şekillendiğini ve yorumlandığını anlamamızı 
mümkün kılmaktadır. Makalenin amacı, İsrâil/Benî İsrâil kavramının 
Yahudi ve İslam geleneklerinde nasıl anlamlandırıldığını detaylı bir 
şekilde incelemek ve bu iki gelenekteki ortaklıkları ve farklılıkları ortaya 
koymaktır. Bu bağlamda, İsrâil isminin etimolojik kökeni, dini 
metinlerdeki kullanımı, tarihsel süreç içerisindeki değişimi ve modern 



6  . Osman GÖKMEN

 

dönemde bu kavram üzerine yapılan akademik tartışmalar da ele 
alınmaktadır. Özellikle, İsrâil/Benî İsrâil kavramının Yahudi ve İslam 
toplumlarındaki sembolik değeri, bu kavramın toplumsal kimliklerin 
inşasında ve dini inanışların şekillenmesinde oynadığı rol ile birlikte 
değerlendirilmektedir. Yahudi geleneğinde İsrâil kavramı, Ya’kûb’un 
Tanrı ile olan özel ilişkisini ve seçilmişliğini simgelemektedir. Tora’ya 
göre Ya’kûb, Tanrı ile güreşerek "İsrâil" adını almış ve bu ad onun 
kutsallığını ve Tanrı tarafından seçilmiş bir lider olduğunu ifade etmiştir. 
İsrâiloğulları, bu bağlamda Ya’kûb’un soyunu ve Tanrı’nın vaat ettiği 
halkı temsil etmektedir. Yahudi dini metinlerinde İsrâil ismi, çoğunlukla 
Tanrı’nın halkını belirten bir terim olarak kullanılırken, bu ismin anlamı 
üzerine yapılan yorumlar, zaman içerisinde farklılık göstermiştir. İsrâil 
kelimesi, "Tanrı ile güreşen", "Tanrı ile güçlü olan" veya "Tanrı’nın zaferi" 
gibi anlamlarla ilişkilendirilmiştir. Yahudi kültüründe bu isim, seçilmişlik 
ve Tanrı’nın lütuflarına mazhar olmayı ifade eden bir sembol olarak öne 
çıkmaktadır. Bununla birlikte, tarihsel süreçte Yahudilerin yaşadığı 
coğrafi, siyasi ve toplumsal değişimler, İsrâil kavramının anlamında da 
belirgin etkiler yaratmıştır. İslam geleneğinde de İsrâil, Ya’kûb 
peygamberin bir ismi olarak kabul edilmektedir. Kur’an-ı Kerim ve 
hadislerde İsrâil terimi, çoğunlukla Benî İsrâil halkını ifade etmek için 
kullanılmıştır. Kur’an’da Benî İsrâil, Tanrı tarafından seçilmiş ve yol 
gösterilen bir toplum olarak anılmakta, onların hem itaatkâr hem de 
isyankâr davranışlarına dikkat çekilmektedir. İslam düşüncesinde İsrâil 
kavramı, Yahudi geleneğinde olduğu gibi Tanrı ile kurulan özel bir ilişkiyi 
ve seçilmiş olma durumunu temsil etmektedir. Ancak, İslam dini, Benî 
İsrâil’in tarihini ve dini mesajlara olan yaklaşımlarını eleştirel bir 
perspektifle değerlendirmiştir. İslam geleneğinde İsrâil ismi, hem olumlu 
hem de uyarıcı bir anlam taşımakta; Benî İsrâil’in Tanrı’nın yolundan 
sapması, Müslümanlar için bir ders ve ibret kaynağı olarak sunulmaktadır. 
İsrâil kelimesinin etimolojisi ve anlamı üzerine yapılan yorumlar, tarihsel 
süreçte çeşitlenmiştir. Hem Yahudi hem de İslam geleneklerinde bu 
kelimenin Tanrı ile ilişkiyi vurgulayan bir anlam taşıdığı kabul edilmekle 
birlikte, modern dönemde yapılan etimolojik çalışmalar, İsrâil kelimesinin 
eski Semitik dillere dayandığını ve "Tanrı ile mücadele" veya "Tanrı’nın 
prensi" gibi anlamlar taşıdığını öne sürmektedir. Bu yorumlar, İsrâil 
kavramının sadece dini metinlere bağlı kalmadığını, aynı zamanda tarihsel 
ve kültürel bağlamlarda yeniden şekillendiğini göstermektedir. Bu 
çalışma, İsrâil/Benî İsrâil kavramının çok katmanlı yapısını ve tarihsel 



 . 7İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

bağlamda nasıl evrildiğini anlamamıza yardımcı olmaktadır. İsrâil 
kavramı, yalnızca dini bir terim olmanın ötesinde, bir halkın kimliğini, 
Tanrı ile olan ilişkisini ve tarihsel varlığını ifade eden derin bir semboldür. 
Yahudi ve İslam geleneklerindeki benzerlikler, bu iki dini geleneğin ortak 
bir tarihsel geçmişe sahip olduğunu gösterirken, kavramın farklı 
yorumlanması, her bir geleneğin kendi dini ve kültürel değerleri 
doğrultusunda geliştirdiği özgün bakış açılarını yansıtmaktadır. İsrâil/Benî 
İsrâil kavramının seçilmişlik, kutsallık ve Tanrı’nın halkı olma gibi 
temaları simgelemesi, bu kavramın her iki gelenekte de merkezi bir öneme 
sahip olduğunu ortaya koymaktadır. Kavramın etimolojik, dini ve tarihsel 
boyutlarının incelenmesi, bu terimin zaman içinde nasıl şekillendiğini ve 
değiştiğini anlamamızı sağlarken, aynı zamanda Yahudi ve İslam 
gelenekleri arasındaki etkileşimleri ve farklılıkları daha iyi kavramamıza 
yardımcı olmaktadır. 

İsrâil ve Benî İsrâil kavramları, hem Yahudi hem de İslam 
geleneklerinde köklü bir yere sahip olan, derin dini, tarihsel ve kültürel 
anlamlar taşıyan terimlerdir. Bu kavramlar, yalnızca Ya’kûb peygamber ve 
onun soyuyla sınırlı kalmayıp, Tanrı ile insan arasındaki özel bir ilişkiyi, 
seçilmişliği1 ve toplumsal kimliği simgeleyen semboller olarak tarih 
boyunca farklı şekillerde yorumlanmıştır. Yahudi geleneğinde İsrâil, 
Ya’kûb peygamberin Tanrı ile olan mücadelesinden gelen bir isim olarak 
seçilmişliği temsil ederken; İslam geleneğinde bu kavram, hem Tanrı’nın 
yol gösterdiği bir toplumu hem de bu toplumun itaatkâr ve isyankâr tarihini 
ifade etmektedir. Ancak, bu kavramların her iki gelenekteki yorumlarının 
tarihsel süreçte nasıl farklılaştığı, hangi bağlamlarda örtüştüğü ve nasıl bir 
evrim geçirdiği konusu, akademik çalışmalarda yeterince derinlikli bir 
şekilde ele alınmamıştır. Bu çalışmanın amacı, İsrâil/Benî İsrâil kavramını 
Yahudi ve İslam gelenekleri bağlamında incelemek, bu kavramın dinî, 
tarihî ve kültürel bağlamlarda kazandığı farklı anlamları ortaya koymaktır. 
Çalışma, İsrâil kelimesinin etimolojisi, kutsal metinlerdeki kullanımları2 
ve tarihsel süreç içerisindeki değişimi gibi konulara odaklanarak, bu 
kavramın iki gelenekte de nasıl anlamlandırıldığını ve yorumlandığını ele 
almaktadır. Literatür incelendiğinde, İsrâil ve Benî İsrâil kavramlarının 
kökeni, anlamı ve tarihsel süreçteki kullanımı üzerine farklı çalışmaların 

 
1 Mesela bkz., Talmud Bavlî, Şabat 89b; Yevamot 61a; Midraş Rabba, Bereşit Rabba 39:6. 
2 Taramamız neticesinde “בני ישראל” kavramı Tanah’ta farklı anlamlarda ve bağlamlarda 
677, Talmud’da ise 1368 defa geçmektedir. 



8  . Osman GÖKMEN

 

mevcut olduğu görülmektedir. Ancak, bu çalışmaların büyük bir kısmı, ya 
sadece Yahudi geleneği3 ya da sadece İslam geleneği ile sınırlı kalmakta;4 
her iki geleneği bir arada ele alan kapsamlı bir analize nadiren 
rastlanmaktadır.5 Bu nedenle, İsrâil/Benî İsrâil kavramını iki farklı dini 
gelenek perspektifinden ele alarak, kavramın ortak ve ayrışan yönlerini 
ortaya koyacak kapsamlı bir çalışma yapılması, literatürdeki bu önemli 
boşluğun doldurulmasına katkı sağlayacaktır. Bu çalışma, Yahudi ve İslam 
geleneklerinde İsrâil/Benî İsrâil kavramına yüklenen anlamları 
karşılaştırmalı bir yaklaşımla inceleyecek ve bu süreçte literatürde eksik 
kalan tarihsel, etimolojik ve kültürel detayları ele alacaktır. Öncelikle, 
kavramın kutsal metinlerdeki kullanımları ve tarihsel bağlamları 
değerlendirilecek; ardından Yahudi ve İslam geleneklerinde bu kavramın 
nasıl anlam kazandığı ve farklılaştığı analiz edilecektir. Çalışma boyunca, 
kutsal metinlerin yanı sıra modern akademik görüşler ve tarihsel analizler 
de dikkate alınarak, kavramın geçmişten günümüze kadar süregelen evrimi 
derinlemesine ele alınacaktır. Netice olarak, bu araştırma, İsrâil/Benî İsrâil 
kavramının Yahudi ve İslam geleneklerindeki çok boyutlu anlamlarını 
ortaya koyarken, bu kavramın tarihsel bağlamda nasıl farklılaştığını ve 
evrildiğini göstermeyi hedeflemektedir. Elde edilen bulgular, bu iki dini 
gelenekteki kavramsal anlam derinliğini ve zenginliğini daha iyi 
anlamamıza olanak sağlayacak ve gelecekteki çalışmalar için önemli bir 
referans oluşturacaktır. 

1. İslam Öncesi Dönemde Kullanım Alanları 

Tevrat ve Cahiliye Arap anlatıları, İsrâil ve İsrâiloğulları 
kavramlarının nüzul dönemi öncesinde nasıl kullanıldığını anlamak için 
önemli birer kaynak teşkil eder. Tevrat, bu kavramları ele alırken, 
genellikle İsrail’in bir halk olarak tarihini ve Tanrı ile olan ilişkisini 
vurgular. İsrâiloğulları, Tevrat’ta Tanrı’nın seçtiği bir toplum olarak ortaya 

 
3 Robert Coote, “The Meaning of the Name Israel”, The Harvard Theological Review, c. 
65, sayı 1 (1971), s. 137-142; Meir Bar-Ilan, “Veşamu et Şemi al Benei Yisrael (‘They Shall 
Put My Name Upon the People of Israel,’ Num. 6:27),” Hebrew Union College Annual, c. 
60 (1989), s. 19-31; Efraim Ha-Reuveni, “Le-Heker Şemot Benei Yisrael” (Lĕšonénu: A 
Journal for the Study of the Hebrew Language and Cognate Subjects), c. 2, sayı. 4 (1930), 
s. 381–395. 
4 Muhammed Seyyid Tantâvî, Benu İsrâil fi’l-Kur’ân ve’s-Sunne, Kahire1420/2000; 
Salime Leyla Gürkan, “Temel Kavramlar”, Kur’an’da Yahudiler, ed. Ömer Faruk Harman, 
İstanbul: Kuramer Yayınları, 2019, ss. 45-53. 
5 Gamze Ortakçıer, Kur'an-ı Kerim'de Yahudiler için kullanılan kavramların bağlamsal 
açıdan incelenmesi (Yüksek Lisans Tezi,  2024). 



 . 9İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

çıkar ve Tanrı’nın emirlerine uymaları gerektiği belirtilir. Bu bağlamda, 
İsrâiloğulları kavramı sadece bir soy, bir kavim değil, Tanrı’nın bu 
toplumla yaptığı ahdın bir yansıması olarak kullanılır. İsrâil adı, ilk olarak 
Ya’kûb’a atıfta bulunarak ortaya çıkar ve bu kavram, sonrasında onun 
soyundan gelenleri ifade eder. Tevrat’ta, İsrâil kavmi, birçok peygamberin 
geldiği, Tanrı tarafından yönlendirilen bir topluluk olarak önemli bir yer 
tutar. Cahiliye Arapları için de İsrâil ve İsrâiloğulları kavramları tanıdık 
olmalıydı. Araplar, genellikle bu kavramları eski halkların efsaneleri ve 
hikâyeleri olarak değerlendiriyor, ancak bu kavramlarla ilgili belirli bir 
bilgiye sahiptiler. Arapların zihin dünyasında, Tevrat’taki kahramanların 
ve olayların var olduğu ancak genellikle "masal" ya da "efsane" olarak 
kabul edildiği bir gerçekti.6 Kur’an’ın, Cahiliye toplumunun zihninde yer 
edinmiş bu bilgilerle çelişmediği, aksine onları bir ölçüde onayladığı 
görülmektedir. Özellikle, Cahiliye Araplarının, Kur’an’da yer alan 
peygamberler ve halklar hakkında "Bu kim? Sen kimden bahsediyorsun?" 
şeklinde bir itirazda bulunmadıkları, bunun yerine bu eski hikâyelerin 
kendilerinde var olan bazı bilgileri yansıttığı ve bunların doğru olduğuna 
dair bir anlayışa sahip oldukları anlaşılmaktadır. Kur’an, özellikle 
peygamberler hakkında bilgi verdiğinde, bu bilgilerin Cahiliye Arabı için 
yabancı olmadığını gösterir. Yahudi kutsal kitaplarında geniş yer bulan Hz. 
İbrâhim, Hz. İshâk, Hz. Ya’kûb, Hz. Yûsuf ve Hz. Mûsa gibi 
peygamberlerin hayatları, Araplar tarafından biliniyor ve tartışılabiliyordu. 
Bu, Kur’an’ın Cahiliye Araplarının anlam dünyasındaki mevcut bilgileri 
göz ardı etmediğini, aksine onlarla bağ kurarak mesajını aktardığını 
gösterir. Araplar, bu peygamberlerin öğretilerini, bazen yanlış 
yorumlanmış olsa da, bir dereceye kadar benimsemişlerdi. Bu durum, 
Kur’an’ın, Cahiliye toplumunun sahip olduğu bilgi birikimine dayandığını 
ve onları dönüştürerek İslami bir perspektife taşımaya çalıştığını da 
gösterir. Nüzul dönemi, Arapların büyük oranda ticaretle geçimlerini 
sağladığı7 bir döneme denk gelir. Bu ticari ilişkiler, farklı kültürlerin 
birbirleriyle etkileşimde bulunmasına olanak sağlamış ve bu sayede 
Araplar, diğer toplumlar hakkında bilgi edinmişlerdir. Özellikle Yemen, 
Şam ve Mekke gibi önemli ticaret yolları üzerindeki yerleşim yerleri, farklı 

 
6 Kalem 68/15; Nahl 16/24; Mü’minûn 23/83; Mutaffifîn 83/13. Ayrıca bkz., Ebü’l-Hasen 
Mukatil b. Süleyman, et-Tefsîrü’l-kebîr, thk. Abdullah Mahmûd Şehhâte (Beyrut: Dârü’l-
İhya el-Turas, 2002), 1/190; 2/632. 
7 Muhammed Hamidullah, İslâm Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan. İstanbul: Beyan 
Yayınları, 2017, 40; Şefaettin Severcan, Hz. Muhammed İslam Daveti Mekke (Ankara: 
Fecr Yayınları, 2019), 1/108-110. 



10  . Osman GÖKMEN

 

halklarla etkileşimde bulunmayı kolaylaştırmıştır. Bu bağlamda, 
İsrâiloğulları ile ilişkili peygamberlerin hikâyeleri, Arapların zihninde 
daha yaygın hale gelmiş olabilir. Bu etkileşimlerin ışığında, nüzul öncesi 
dönemde Tevrat ve Cahiliye Arap anlatıları, İsrâil ve İsrâiloğulları 
kavramlarının anlam çerçevesinin şekillendiği önemli kaynaklar olmuştur. 
Tevrat’taki İsrâil kavmi, bir halk ve Tanrı ile özel bir ahit içerisinde olan 
bir topluluk olarak, Cahiliye Araplarının zihninde de bir düzeyde 
tanınmakta, ancak bu tanıma genellikle mitolojik ya da efsanevi bir bakış 
açısıyla yaklaşılmaktaydı. Kur’an’ın, bu kavramları ve peygamberleri ele 
alırken, Arapların bu konudaki mevcut anlayışlarını reddetmek yerine, 
onları doğru bir şekilde açıklayarak yeni bir perspektif sunması, önemli bir 
teolojik dönüşüm yaratmıştır. Bu dönüşüm, hem tarihsel bir bağlamda hem 
de dini bir bakış açısıyla dikkate alınmalıdır. 

2. Tevrât’ta Kullanım Alanları 

İsrâil kelimesinin anlamı ve kökeni, Yahudi kaynaklarında net bir 
şekilde belirtilmemekle birlikte, Tevrat’a göre bu terim, Ya’kûb’a verilen 
bir lakap olarak ortaya çıkmıştır. Kelimenin kökeniyle ilgili kesin bir 
açıklama bulunmasa da, Tevrat’taki bir olaya dayanan kullanımından 
hareketle, bu terimin anlamını anlamak mümkündür. Bu anlamı daha iyi 
kavrayabilmek için, öncelikle Ya’kûb’un hayatındaki önemli bir olayı 
incelemek gerekmektedir. Tevrat’a göre, İbrahim’in oğlu İshak, ikiz 
çocukları olan Esav ve Ya’kûb’u dünyaya getirmiştir.8 Ya’kûb ve Esav, 
anne karnında bile birbirleriyle çekişmeye başlamışlardır.9 Doğduktan 
sonra da bu mücadele devam etmiştir. Ya’kûb, Esav’ın ilk oğulluk hakkını 
bir çorba karşılığında satın almış, ardından babası İshak’ın Esav yerine 
kendisini kutsamasını sağlamak için hile yapmıştır.10 Bu olay, Ya’kûb’un 
hayatında önemli bir dönüm noktası olmuştur. Ya’kûb, Esav’ın 
tepkisinden korkarak dayısı Lavan’ın yanına sığınmıştır.11 Bu süreçte, 
dayısı Lavan’ın iki kızı ile evlenmiş ve sahip olduğu mal ve sürü ile 
zenginleşmiştir.12 Ancak bir süre sonra Ya’kûb, Esav ile barışmak 
amacıyla ailesini ve malını alarak yola çıkmıştır.13 Tevrat’ta, Ya’kûb’un 
İsrâil olma süreciyle ilgili iki farklı anlatı yer almaktadır. Bu anlatılardan 

 
8 Bereşit/Tekvin, 25:24-28. 
9 Bereşit/Tekvin, 25:22. 
10 Bereşit/Tekvin, 25:29-34; 27:5-29. 
11 Bereşit/Tekvin, 27:41-45. 
12 Bereşit/Tekvin, 29:25-30; 30:43. 
13 Bereşit/Tekvin, 27:41; 29:16-19; 32:1-21. 



 . 11İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

biri, onun Tanrı ile olan mücadelesiyle ilgilidir.14 İlk anlatıya göre, Ya’kûb, 
Tanrı ile gece boyunca mücadele etmiş ve bu mücadelede Tanrı, ona 
"İsrâil" adını vermiştir. "İsrâil" kelimesinin anlamı, bazen "Tanrı ile 
savaşan" veya "Tanrı’ya karşı mücadele eden" olarak yorumlanmaktadır. 
Ya’kûb’un bu mücadelesi, onun karakterini ve Tanrı ile olan özel ilişkisini 
yansıtır. Bu olay, İsrâil adının Ya’kûb’a verilmesiyle sonuçlanmış ve 
sonrasında Ya’kûb, bu isimle tanınmaya başlanmıştır. Tevrat’taki bu olay, 
sadece bir adın verilmesi değil, aynı zamanda bir halkın temellerinin 
atıldığı önemli bir tarihi simgeler. İsrâil adı, sadece bir kişiyi değil, aynı 
zamanda Ya’kûb’un soyundan gelen halkı da temsil etmeye başlamıştır. 
Bu bağlamda, İsrâil kelimesi, yalnızca bir soyu değil, Tanrı ile özel bir 
ilişkiyi ve ahdi simgeleyen bir kavram olarak şekillenmiştir. Dolayısıyla, 
İsrâil’in anlamı ve kökeni, hem bireysel bir süreç hem de toplumsal bir 
kimlik oluşturma anlamında derin bir içeriğe sahiptir. 

Tevrat’ta, İsrâil kelimesinin ilk kez gündeme gelmesi, Ya’kûb’un 
Tanrı ile olan mücadelesinin bir sonucu olarak gerçekleşir. Bu olay, sadece 
Ya’kûb’un adının değişmesini değil, aynı zamanda onun karakterindeki 
derin dönüşümü ve Tanrı ile kurduğu özel ilişkiyi de simgeler. Ya’kûb’un 
İsrâil’e dönüşmesinin süreci, Tevrat’ta oldukça önemli bir yer tutar ve 
Yahudi halkının kökeni ile ilgili önemli ipuçları sunar. Ya’kûb, Esav ile 
yüzleşmek için yola çıktığında, yanında ailesini ve malını taşımaktadır. 
Yolda, Yabbuk Irmağı’na ulaşır ve burada ailesini ırmağın öte tarafına 
geçirerek yalnız kalır.15 Bu yalnızlık, onun hayatındaki en önemli 
anlardan birini hazırlamaktadır. Geride yalnız kalan Ya’kûb, gece boyunca 
bir adamla16 güreşir. Bu adamın kimliği, farklı yorumcular tarafından 
çeşitli şekillerde ele alınmıştır. Bazı yorumcular bu adamı Tanrı’nın bir 
melek olarak tanımlar, diğerleri ise bu adamın Tanrı’nın kendisi olduğunu 

 
14 Bereşit/Tekvin, 32:28-31 (ם־ ים וְעִׁ ִ֛ ם־אֱלֹהִׁ יתָ עִׁ ִ֧ י־שָרִׁ ִּֽ ל כִׁ שְרָאֵֵ֑ ם־יִׁ י אִׁ ִּ֖ מְךָ֔ כִׁ ר עוֹד֙ שִׁ א יַעֲקֹב֙ יֵאָמֵֵ֥ ֹֹ֤ אמֶר ל ֹֹּ֗ וַי
ל ים וַתּוּכִָּֽ ִּ֖  .(אֲנָשִׁ
15 Bereşit/Tekvin, 32:22-25. 
16 Detaylı bilgi için bkz. Eliezer Ben Hyrcanus, Pirke de Rabbi Eliezer, çev. Gerald 
Friedlander (London: Kegan Paul T.T.&Co.Ltd, 1916), 81-86; Edward M. Curtis, 
“Structure, Style and Context as a Key To Interpreting Jacob’s Encounter at Peniel”, Journal 
of the Evangelical Theological Society 30/2 (1987), 136; Aynur Yıldız, Yahudı̇ ve İslâm 
Kutsal Lı̇teratüründe Hz. Ya’kūb ve Seçı̇lmı̇şlı̇k Kavramı: Karşılaştırmalı Bı̇r Çalışma 
(İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 178-182; Mustafa Tural, 
“Semitik Dinsel Metinlerde Tinsel Varlık Fenomenolojisi”, Kahramanmaraş Sütçü İmam 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 34 (2019), 42; Salih İnci, “Dinleri Kelimeler 
Üzerinden Okumak: İsrâil Örneği”, RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 17 
(Aralık 2019), 278-279. 



12  . Osman GÖKMEN

 

belirtir. Ancak önemli olan nokta, bu karşılaşmanın Ya’kûb’un hayatını 
tamamen değiştirecek bir olay olarak Tevrat’a kaydedilmesidir. Ya’kûb ile 
bu adam arasındaki güreş, uzun süre devam eder ve sabaha kadar sürer. 
Adam, Ya’kûb’u yenemeyeceğini anlayınca onun uyluğunu yerinden 
çıkarır. Bu fiziksel yaralanma, Ya’kûb’un Tanrı’yla olan mücadelesinin 
bedensel bir yansımasıdır. Ya’kûb, acı içinde olsa da güreşi bırakmaz ve 
adamdan, kendisini kutsaması karşılığında serbest bırakılmasını ister. Bu 
talep, Ya’kûb’un kararlılığını ve Tanrı ile olan ilişkisindeki samimiyetini 
gösterir. Bu isteği kabul eden adam, Ya’kûb’u kutsar ve ona "İsrâil" adını 
verir. “İsrâil” isminin anlamı, birçok farklı şekilde yorumlanmıştır. En 
yaygın yorumlardan biri, "Tanrı ile mücadele eden" ya da "Tanrı ile 
savaşan" anlamına geldiğidir. Başka bir yorum ise, "Tanrı’ya karşı 
kazanan" ya da "Tanrı’yla güreşip galip gelen" şeklindedir. Her iki yorum 
da, Ya’kûb’un Tanrı ile olan karşılaşmasındaki mücadelesinin ve bu 
mücadelenin sonunda kazandığı zaferin bir sembolüdür. "İsrâil" adı, 
Ya’kûb’un sadece bir kişiyi değil, aynı zamanda onun soyundan gelen 
halkı da temsil etmeye başlar. Bu nedenle, İsrâil adı, bir halkın kimliğini 
ve Tanrı ile olan özel ilişkisini simgeleyen derin bir anlam taşır. Ya’kûb, 
Tanrı ile olan bu yüzleşmesinin ve hayatta kalmasının anısına, bu olayın 
geçtiği yerin adını "Peniel" (veya "Penuel") olarak koyar.17 Peniel, "Tanrı 
ile yüzleşen" veya "Tanrı’yla karşılaşan" anlamına gelir. Bu, Ya’kûb’un 
sadece bir fiziksel güreşi değil, aynı zamanda Tanrı ile ruhsal bir 
mücadeleye girdiğini ve bu mücadeleden galip çıkarak yeni bir kimlik 
kazandığını simgeler. Peniel adı, Ya’kûb’un Tanrı ile olan bu özel 
deneyimini hatırlatır ve onun İsrâil olma sürecinin önemli bir parçasıdır. 
Tevrat’taki bu anlatı, yalnızca Ya’kûb’un kişisel bir dönüşümünü 
anlatmakla kalmaz, aynı zamanda bu dönüşümün Yahudi halkının 
temellerinin atılmasıyla da ilgilidir. "İsrâil" adı, sadece bir bireyi değil, 
Ya’kûb’un soyundan gelen bütün bir halkı temsil etmeye başlar. Bu halk, 
Tanrı ile olan özel ahdini ve kimliğini taşıyan bir topluluk olarak 
şekillenecektir. Ya’kûb’un İsrâil adını alması, bir halkın Tanrı ile olan 
ilişkisini simgeler ve bu ilişki, İsrâil halkının tarihindeki en temel 
unsurlardan biri olarak kabul edilir. Yehoshua/Hoşea kitabında da bu 
olayın hatırlatıldığını görmekteyiz. Yehoshua/Hoşea kitabında, Ya’kûb’un 
bu mücadelesi "Ya’kûb ana rahminde kardeşinin (Esav) topuğunu tuttu, 

 
17 Bereşit/Tekvin, 32:22-30. 



 . 13İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

büyüyünce Tanrı’yla güreşti. Melekle güreşip yendi" şeklinde anlatılır.18 
Bu anlatımda, Ya’kûb’un Tanrı ile güreşmesi ve bu güreşte galip gelmesi, 
onun karakterindeki direncin ve Tanrı ile olan bağının bir göstergesi olarak 
ele alınır. Tevrat’ta, "İsrâil" ve "Ya’kûb" terimlerinin bazen birbirinin 
yerine kullanıldığı dikkat çeker. Örneğin, "İsrâil yani Ya’kûb" ya da 
"Ya’kûb yani İsrâil" şeklindeki ifadeler,19 Ya’kûb’un kişiliği ve adının, 
onun soyundan gelen halkla nasıl iç içe geçtiğini ve zamanla "İsrâil" adının 
sadece bir kişiyi değil, bir halkı temsil etmeye başladığını gösterir. Bu, 
Ya’kûb’un Tanrı ile olan özel ilişkisinin ve mücadelesinin, onun soyundan 
gelen halk için de bir model oluşturduğunu gösterir. Ya’kûb’un İsrâil’e 
dönüşme süreci, sadece bireysel bir kimlik değişikliği değil, aynı zamanda 
Tanrı ile kurulan özel bir ilişkinin, bir halkın temellerini atmasının 
simgesidir. İsrâil adı, Tanrı ile yapılan bir ahdın, direncin ve mücadelenin 
adıdır. Bu olay, İsrâil halkının kimliğinin şekillendiği, Tanrı ile olan 
bağlarının derinleştiği ve kutsal bir halk olarak tanımlandıkları önemli bir 
dönüm noktasıdır. 

Kur'an, Hz. Ya’kûb'un hayatıyla ilgili doğrudan detaylardan 
ziyade, onun hayatının merkezinde yer alan temel öğretileri, özellikle 
tevhid inancını vurgulamaktadır. Hz. Ya’kûb'un peygamberliğinde ve 
ailesiyle olan ilişkilerinde tevhid düşüncesinin nasıl şekillendiği ve bu 
düşüncenin nasıl örneklik teşkil ettiği, Kur'an'da daha belirgin bir şekilde 
ele alınmıştır. Özellikle Yusuf Suresi, Hz. Ya’kûb'un hayatına dair önemli 
bilgiler sunar.20 Hz. Ya’kûb’un oğlu Yusuf’a duyduğu derin sevgisi ve 
oğlunun kaybolması ile yaşadığı üzüntü, Kur'an'da önemli bir şekilde 
işlenmiş ve onun sabrı, tevekkülü ve Allah'a olan güveni vurgulanmıştır. 
Bu süreçte Hz. Ya’kûb'un hem bir baba olarak hem de bir peygamber 
olarak sergilediği sabır ve inanç, tevhid düşüncesinin nasıl hayatına 
yansıdığına dair önemli dersler verir. Hz. Ya’kûb, oğlu Yusuf'un 
kaybolmasından sonra bile, Allah'a olan güvenini kaybetmez ve onun 
yardımına olan inancı hep taze kalır. Bu da onun yaşamındaki temel inanç 
eksenini oluşturan tevhid anlayışını ortaya koyar. Hz. Ya’kûb’un yaşamı, 
sadece kişisel bir trajedi değil, aynı zamanda bir inanç mücadelesidir. Oğlu 
Yusuf’un kayboluşu, onun ruhani derinliği ve sabrı ile sınanırken, aynı 
zamanda Allah’ın takdirine rıza göstererek tüm zorluklara karşı dimdik 

 
18 Yehoshua/Hoşea, 12:3-5. 
19 Bereşit/Tekvin, 46:9. 
20 Bkz. Bakara 2/132-133; Yusuf 12/38, 68, 86. 



14  . Osman GÖKMEN

 

durma noktasında bir örnek oluşturur. Kur'an'da yer alan "Ve sabırlı ol, 
Allah'ın vaadi hakikattir"21 ayeti, Hz. Ya’kûb’un bu tavrını pekiştiren 
önemli bir öğüttür. Kur'an, Hz. Ya’kûb’un Esav adında bir ikizi olduğu 
bilgisini vermez. Bu durum, hem Kur'an’ın Hz. Ya’kûb’a dair verdiği 
bilgiye odaklanmasında bir fark yaratır hem de Tevrat’tan farklı bir anlatım 
tarzına işaret eder. Tevrat’ta Esav, Ya’kûb’un ikizi olarak detaylı bir 
şekilde anlatılırken, Kur'an’da bu tür bir ayrıntıya yer verilmemesi, Hz. 
Ya’kûb’un peygamberlik ve ahlaki yönlerine, onun tevhid anlayışına daha 
fazla vurgu yapmayı amaçlayan bir anlatım tarzının benimsenmiş 
olduğuna işaret eder. Bunun yerine, Kur'an Hz. Ya’kûb’un sabır, inanç ve 
tevhid anlayışına dair verdiği örnekleri ön plana çıkarır. Bu bağlamda, 
Kur'an’ın tevhid düşüncesini merkeze alan anlatımı, Hz. Ya’kûb’un 
hayatını anlamamızda bize önemli ipuçları verir. Hz. Ya’kûb’un 
zorluklarla karşılaştığı her durumda Allah’a olan güvenini kaybetmemesi, 
onun hayatındaki en belirgin özelliklerden biridir. Allah'a olan 
teslimiyetini ve sabrını her şartta koruması, Kur'an’ın onun yaşamını 
şekillendiren ana tema olan tevhid düşüncesiyle doğrudan ilişkilidir. 

Tevrat’ta, Tanrı'nın bizzat Ya’kûb’a görünerek ona "İsrâil" adını 
verdiği anlatılan pasajlar, İsrâil isminin kökenine dair önemli bir perspektif 
sunmaktadır. Tanrı, Ya’kûb’a göründükten sonra onu kutsamış ve ona 
bundan böyle "Ya’kûb" adıyla anılmaması gerektiğini, yerine "İsrâil" 
isminin kullanılmasını istemiştir.22 Bu, sadece bir isim değişikliği değil, 
aynı zamanda Tanrı ile Ya’kûb arasında yeni bir ilişkinin başladığını ve 
Ya’kûb’un bundan böyle farklı bir misyona sahip olduğunu gösterir. 
Ya’kûb'un bu yeni isimle anılmaya başlanması, ona bir güç ve yetki 
verilmesi anlamına gelir ve aynı zamanda bu isim, Ya’kûb’un soyundan 
gelen halkın adıdır. Bunun ardından, Ya’kûb, oğlu Yusuf’u görmek üzere 
Mısır’a doğru yola çıkarken, Beer-Şeva’da babası İshak’ın Tanrısı’na 
kurbanlar kesmiştir. Bu eylem, Ya’kûb’un Tanrı’ya olan bağlılığını ve ona 
olan inancını pekiştiren bir durumdur. O gece, Tanrı Ya’kûb’a seslenmiş 
ve "Ya’kûb, Ya’kûb!" demiştir.23 Bu sesleniş, hem geçmişteki ilişkileri 
hem de Tanrı ile Ya’kûb arasındaki özel bağın bir hatırlatmasıdır.24 
Tanrı’nın seslenişi, Ya’kûb’un kimliğine dair bir dönüşümü simgeler ve 
onun hayatındaki dönüm noktasını işaret eder. Tevrat'ta, Tanrı'nın İsrâil'e 

 
21 Yusuf 12/6. 
22 Bereşit/Tekvin, 35:10-12. 
23 Bereşit/Tekvin, 46:1-2. 
24 Bkz., Bereşit/Tekvin, 46:8. 



 . 15İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

bu şekilde seslenişi, hem Ya’kûb'un eski kimliğini hem de yeni kimliğini 
bir arada sunar. "Ya’kûb" adı, onun geçmişini, ailesini ve başlangıcını 
hatırlatırken, "İsrâil" adı ise Tanrı ile olan özel ilişkisinin ve halkının 
geleceğinin bir sembolüdür. Bu dönüşüm süreci, Ya’kûb’un sadece 
bireysel kimliğini değil, aynı zamanda halkının kaderini de etkilemiş, 
Tanrı’nın halkını özgürleştirme ve onlara vaat ettiği topraklara götürme 
misyonunu üstlenmiş bir figür olarak ortaya çıkmasına olanak tanımıştır. 
Tanrı'nın Ya’kûb’a verdiği "İsrâil" ismi, Tanrı ile yapılan kutsal bir 
anlaşmanın, yeni bir kimlik kazanmanın ve bir halkın kaderinin 
şekillenmesinin bir göstergesi olarak Tevrat'ta önemli bir yer tutmaktadır. 
Tanrı'nın Ya’kûb’a seslenmesi ve ona yeni bir isim vermesi, bu halkın 
tarihi sürecinde önemli bir dönüm noktasıdır ve bu isim, sadece bireysel 
bir değişiklik değil, aynı zamanda halkın özgürlüğü ve geleceği için bir 
işaret olmuştur.  

İsrâil adlandırması, Tevrat’ta sadece Ya’kûb’un değil, onun 
soyundan gelen topluluğun adını belirleyen bir kavram olarak da yer 
almaktadır. İsrâil isminin Ya’kûb’a verilmesinin ardından, bu isim, 
Ya’kûb’un oğullarını ve dolayısıyla İsrâiloğulları’nı ifade etmeye 
başlamıştır. Tevrat’ta, İsrâil isminin bir halkı işaret ettiği ve bu halkın 
yönetim şeklinin henüz bir kral tarafından yönlendirilmediği ifade 
edilmektedir.25 Bu dönemde, İsrâil topluluğu, Tanrı tarafından belirlenen 
peygamberler ve liderler aracılığıyla yönetilmektedir. Tevrat’taki bazı 
pasajlarda, özellikle Ya’kûb’un oğulları Mısır’a yiyecek almak üzere 
gittiklerinde, "İsrâiloğulları" terimi kullanılmaya başlanır.26 Burada İsrâil, 
Ya’kûb’un soyunun adı olarak karşımıza çıkmakta ve toplumun kimliğini 
belirleyen bir unsur haline gelmektedir. Ya’kûb’un oğulları, Mısır’a olan 
göçlerinde bu isimi taşırken, bu isimlendirme, hem tarihsel hem de 
toplumsal bir kimliğin ifadesi olarak öne çıkmaktadır. Ancak, Kur’an’ın 
Yusuf suresinde İsrâiloğulları teriminin kullanılmaması dikkate değerdir. 
Kur’an, Ya’kûb’un oğullarının Mısır’a girişlerini ve göçlerini anlatırken 
bu isimlendirmeye yer vermez. Bu durum, Kur’an’ın söz konusu olayları 
farklı bir perspektiften ele aldığını ve İsrâiloğulları ifadesini özellikle 
kullanmamayı tercih ettiğini göstermektedir. Bu bağlamda, "Tevrat 
anlatısında İsrâiloğulları terimi kullanılmakta iken, Kur’an’ın Yusuf 
suresinde neden bu terim tercih edilmemektedir?" sorusu gündeme gelir. 

 
25 Bereşit/Tekvin, 38:31; 47:27. 
26 Bereşit/Tekvin, 42:5. 



16  . Osman GÖKMEN

 

Kur’an, İsrâiloğulları'nın kimlik ve toplumsal yapısını doğrudan anlatan 
bir terim kullanmaktansa, daha çok bu halkın peygamberlerle ilişkisini, 
onların ahlaki ve dini yönelimlerini ve Allah’a karşı tutumlarını 
vurgulamaktadır. Bu sebeple, Kur’an’daki Yusuf suresi, İsrâil kavramını 
değil de daha çok Yusuf’un özel durumu, ailesinin Mısır’a göçü ve 
ardından gelen olaylar üzerinden bir anlatı oluşturur. Kur’an, toplumsal bir 
tanımlama yapmak yerine, bu olayları bireysel düzeyde ele alır ve buna 
göre bir anlatım tarzı geliştirilir. Bu soruya verilecek bir başka yanıt ise, 
Kur’an’ın metnindeki anlatım tarzının, İsrâiloğulları’nın adını kullanmak 
yerine, daha geniş bir kavram çerçevesi içinde tüm insanları ve toplumları 
kapsayacak şekilde dini mesajlar vermeyi hedeflemesidir. Bu sebeple, 
Kur’an’ın Yusuf suresi gibi anlatılarında toplumsal kimlikleri ifade eden 
özel isimler yerine, daha evrensel mesajların ön plana çıkması söz konusu 
olabilir. Kur’an’ın Yusuf suresindeki anlatımında İsrâiloğulları 
isimlendirmesinin kullanılmaması, hem anlatının odağında yer alan 
karakterin (Yusuf ve ailesi) ve olayların bireysel boyutunun ön plana 
çıkmasından, hem de Kur’an’ın genel olarak dini öğretileri, toplumsal 
kimliklerden bağımsız bir şekilde evrensel bir dilde sunma amacından 
kaynaklanıyor olabilir. 

Tevrat'a göre, Ya’kûb, vefatına yakın bir zamanda çocuklarını 
yanına çağırıp son sözlerini dile getirirken, İsrâil kelimesini birkaç farklı 
biçimde kullandığı görülmektedir. Birincisi, İsrâil ismi, kendi şahsını ifade 
eder.27 Bu, Ya’kûb’un Tanrı ile karşılaştığı ve adını değiştirdiği anın 
ardından kabul edilen ismi olarak vurgulanmaktadır. İkincisi, İsrâil, bir yer 
adı olarak karşımıza çıkar,28 örneğin Ya’kûb’un soyunun yerleştiği 
topraklar veya bu soyun göç ettikleri bölgeler olarak İsrâil toprakları 
kullanılır. Üçüncüsü ise, İsrâil ismi, Ya’kûb'un oğullarını ve onların 
soylarını kapsayan bir kavmi ifade etmek için kullanılır.29 Bu durumda, 
İsrâil, Ya’kûb’un soyundan gelen halkı tanımlayan bir ad olarak devreye 
girer ve Tevrat'ta bu isim, Ya’kûb'un kabilelerini tanımlamak için yaygın 
bir şekilde kullanılır. Ancak Kur'an, Ya’kûb’un vefatına yakın bir zamanda 
çocuklarına vasiyet ve öğüt verirken, “ey oğullarım/evlatlarım” şeklinde 
doğrudan hitap etmekte30 ve herhangi bir şekilde "İsrâiloğulları" terimine 
yer vermemektedir. Bu durum, Kur'an’daki anlatımın farklı bir perspektife 

 
27 Bereşit/Tekvin, 49: 2. 
28 Bereşit/Tekvin, 49: 7. 
29 Bereşit/Tekvin, 49:16, 28. 
30 Bakara 2/132-133. 



 . 17İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

sahip olduğunu göstermektedir. Kur'an’daki hitap, bireysel bir çağrıyı 
ifade eder ve toplumsal bir kimlik veya soyu belirten "İsrâiloğulları" gibi 
bir terime ihtiyaç duymaz. Bunun yerine, Yusuf suresi ve diğer pasajlarda, 
özellikle Hz. Ya’kûb'un çocuklarına yönelik öğütlerde, doğrudan bir aile 
bireyi olarak ve şahıs isimleriyle hitap edilir. Bu farkın temelinde, 
Kur'an’ın mesajının evrensel bir nitelik taşıması ve Tanrı'nın vahiylerinin 
sadece bir soy veya kavmi hedef almadığı bir anlayış yatmaktadır. 
Tevrat’taki vurgular, belirli bir kavmi ya da soyun tarihini ve kimliğini ön 
plana çıkarırken, Kur'an, bireysel olarak her insanın sorumluluğunu ve 
Allah'a karşı olan ilişkisini vurgular. Bu yüzden, İsrâiloğulları yerine, daha 
genel bir ifade ile “ey oğullarım/evlatlarım” gibi bir hitap kullanılmaktadır. 
Ayrıca, Kur'an'ın, özellikle tevhid inancını ve Allah’ın birliğini vurguladığı 
metinlerde, toplumsal kimliklerden ziyade, dini mesajlar öne 
çıkarılmaktadır. Bu da, Kur'an’ın toplumlar ve halklar arasındaki 
farklılıkları pekiştiren isimlendirmeleri kullanmaktansa, tüm insanları 
Allah’ın emirlerine ve öğütlerine davet etmesini sağlar. Dolayısıyla, 
Tevrat’ın "İsrâiloğulları" isimlendirmesine olan vurgu, özellikle Yahudi 
toplumu için belirgin bir kimlik oluştururken, Kur'an’da ise bireysel 
öğütler ve evrensel mesajlar daha fazla ön plana çıkmaktadır. Kur'an, bu 
nedenle, İsrâiloğulları gibi bir kimlikten ziyade, insana yönelik evrensel 
öğütler ve dinî ilkelerle daha geniş bir hedef kitleye hitap etmektedir. 

Tevrat’a göre, İsrâil isminin evrimi ve genişlemesi, özellikle 
Ya’kûb’un soyundan gelenlerin tarihî sürecinde önemli bir gelişim 
göstermektedir. Başlangıçta, İsrâil ismi, Ya’kûb’un kendisine verilen bir 
ad olarak yer alırken, zamanla bu kavram bir halkı veya toplumu 
tanımlamak için kullanılmaya başlanmıştır. İsrâil, başlangıçta yalnızca 
Ya’kûb’un kişisel ismi olarak anılırken, sonrasında bu ad, Ya’kûb’un 
soyundan gelenleri kapsayan bir kimlik haline gelmiştir. Bu evrim, 
özellikle Mısır’daki esaret dönemi ve sonrasında belirginleşir. Mısır'da 
başlayan ve Mısır’dan çıktıktan sonra çölde devam eden süreçte, 
Ya’kûb’un oğulları ve onların soyları, topluca "İsrâiloğulları" olarak 
adlandırılmaya başlanmıştır. Bu isimlendirme, sadece Ya’kûb’un soyunu 
değil, aynı zamanda bu soyun tarihsel süreçteki gelişimini, göçlerini ve 
toplumlararası ilişkilerini kapsar. Özellikle çölde geçirilen yıllar ve Kenan 
diyarına yerleşim, İsrâil kavramının toplumsal bir kimlik kazanmasına yol 
açmıştır. İsrâil, artık bir halkı, bir kavmi ifade eden bir isim olmuştur. 
Tevrat'ın ilerleyen bölümlerinde, bu kavramın toplumsal anlamı daha da 
genişlemektedir. Ya’kûb’un on iki oğlundan türeyen kabilelerin birleşerek 



18  . Osman GÖKMEN

 

bir arada yaşamaları, Birleşik İsrâil Krallığı'nın oluşmasına zemin 
hazırlamıştır. Bu birleşim, İsrâil kavramının yalnızca bir aile ya da soy ismi 
olmaktan çıkarak, bir ulus veya devlet kimliğine dönüştüğünü gösterir. 
Süleyman’ın ölümünden sonra bu krallığın ikiye bölünmesiyle, kuzeydeki 
on kabile İsrâil Krallığı’nı oluştururken, güneyde kalan Yahuda Krallığı’nı 
oluşturmuştur.31 Bu bölünme, İsrâil kavramının daha da derinleşmesini ve 
çok yönlü hale gelmesini sağlamıştır. Artık İsrâil, bir halkın adı olmanın 
ötesine geçerek, farklı coğrafî ve politik yapıları ifade eden bir kavram 
haline gelmiştir. Kur'an’da ise İsrâil kavramı, Tevrat’taki gibi geniş bir 
anlam yelpazesinde kullanılmaz. Kur'an’daki İsrâil kelimesi, daha çok 
Ya’kûb'un soyunu tanımlayan bir isim olarak yer almakta ve bu kavram 
genellikle Ya’kûb'un ve oğullarının birliğini ifade etmektedir. Bununla 
birlikte, Kur'an, İsrâil kavramını hem bir halk hem de bir kavim olarak 
kullanarak, belirli bir toplumun tarihî sürecine ve bu toplumun içindeki 
dini öğretilere dikkat çekmektedir. Kur'an'daki İsrâil kavramının 
kullanımı, Tevrat’ın perspektifinden farklı olarak, belirli bir halkın tarihî 
yolculuğunu ve bu halkın Tanrı ile olan ilişkisini vurgulamaktadır. 
Kur'an'da, İsrâil'in Tanrı tarafından seçilen bir toplum olarak özel bir yere 
sahip olduğu, ancak bu toplumun geçmişteki hatalarını ve sapmalarını da 
örnek göstererek, ümmetler arası eşitlik mesajı verilmektedir. Bu 
bağlamda, İsrâil kavramı, Tevrat’taki kadar evrilmiş ve genişlemiş bir 
anlam taşımamaktadır. Kur'an’da İsrâil, genellikle Tanrı’ya karşı 
sorumluluğu ve bu sorumluluğun nasıl yerine getirilmesi gerektiğine dair 
bir uyarı olarak yer bulur. İsrâil isminin Tevrat’ta zaman içinde evrilmesi 
ve genişlemesi, bu ismin bir halkı tanımlayan bir kavram haline gelmesini 
sağlamıştır. Ancak Kur'an, bu kavramı daha sınırlı ve belirli bir toplumun 
geçmişine dair bir uyarı olarak kullanmış ve İsrâil kavramını, bireysel 
öğütler ve evrensel mesajlarla birleştirerek, daha geniş bir bağlamda ele 
almıştır. Kur'an'ın nazil olduğu coğrafya ve dönemde İsrâil kavramının 
anlamı, toplumlar arası farkları değil, bireysel sorumlulukları ve Tanrı'ya 
olan bağlılığı vurgulamaktadır. 

3. Cahiliye Arap Kaynaklarında Kullanımı 

Cahiliye dönemi Arap şiirleri ve anlatıları, İslam öncesi Arap 
toplumunun kültürel ve dini yapısını anlamada önemli bir kaynak teşkil 
etmektedir. Bu dönemin sözlü gelenekleri, toplumun değerlerini, 

 
31 I. Krallar, 12: 17, 20. 



 . 19İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

inançlarını ve toplumsal yapısını anlamak için büyük bir öneme sahiptir. 
Ancak yazılı kültürün sınırlı olması nedeniyle, çoğu bilgi sözlü olarak 
kuşaktan kuşağa aktarılmıştır. Cahiliye dönemi Arapları, çeşitli mitolojik 
ve dini figürleri, efsaneleri ve halk anlatılarını şiirlerinde kullanmışlardır. 
Bu şiirlerde ve anlatılarda bazen İsrâiloğulları ile ilgili izlere rastlanabilir. 
Ancak, bu izler genellikle doğrudan değil, daha çok dolaylı bir şekilde, 
efsanevi veya mitolojik ögeler aracılığıyla ortaya çıkmaktadır. Cahiliye 
dönemi Arap şiirlerinde "İsrâil" ve "İsrâiloğulları" kavramlarının 
bulunması çok nadirdir. Çünkü bu kavramlar, genellikle daha çok yazılı 
kaynaklarda ve dini metinlerde yer almakta, Cahiliye Arap toplumunun 
yaşamında doğrudan bir yer edinmemektedir. Bununla birlikte, bu 
dönemdeki anlatılarda İsrâil, bazen geniş bir kavmi veya halkı tanımlamak 
için kullanılan bir isim olarak dolaylı şekilde geçmektedir. Örneğin, 
İsrâil’in soyundan gelen bazı figürlerin adı veya İsrâil’e ait belirli mitolojik 
ögeler, efsanevi anlatılarda yer alabilir. Ancak bu unsurların, dönemin 
şiirlerinde ve sözlü edebiyatında doğrudan bir "İsrâiloğulları" 
tanımlamasıyla kullanılması pek yaygın değildir.32 Bunun yerine, "İsrâil" 
kelimesi genellikle daha soyut bir şekilde, belli bir halk ya da kavmi 
tanımlamak için kullanılır. Örneğin, "İsrâil" terimi, İslam öncesi Arap halk 
anlatılarında bazen kutsal bir halk ya da geçmişteki büyük bir toplum 
olarak geçebilmektedir. Ancak İsrâil ve İsrâiloğulları kelimelerinin 
doğrudan ve açıkça yer aldığı bir metin, Cahiliye şiirlerinde nadiren 
bulunur. İsrâil kelimesinin yer aldığı metinlerde dikkat çeken bir diğer 
husus ise, "benî" ifadesinin kullanılmıyor olmasıdır. Cahiliye dönemi 
şiirlerinde, "İsrâil" kelimesi, genellikle "İsrâiloğulları" olarak değil, 
yalnızca "İsrâil" olarak geçmektedir. Bu durum, kelimenin bir topluluk 
ismi olarak değil, daha çok soyut bir kavram ya da belirli bir halkı 
tanımlamak amacıyla kullanıldığını göstermektedir. Yani, Cahiliye 
dönemi Araplarında İsrâil kavramı, sadece belirli bir halkın adı olarak 
değil, daha çok bir tür mitolojik veya sembolik anlam taşımaktadır. 
Cahiliye dönemi Arap toplumunun İsrâil ve İsrâiloğulları kavramlarına 
dair bilgi ve anlayışı, büyük ölçüde sözlü geleneklere ve efsanevi anlatılara 
dayanmaktadır. Bu dönemdeki halk anlatıları ve şiirler, çok daha genel bir 
düzeyde dini ve kültürel figürleri içermekte olup, İsrâil kavramının daha 
geniş ve belirsiz bir anlam taşımasına yol açmıştır. Bu anlamda, İsrâil’in 
ve İsrâiloğulları’nın, İslam öncesi Arap dünyasında, Tevrat ve diğer dini 

 
32 Bkz., Jeffery, The Foring Vocabulary of the Quran, 61. 



20  . Osman GÖKMEN

 

metinlerdeki gibi net bir şekilde tanımlanmadığı ve kullanılmadığı 
söylenebilir. Cahiliye dönemi Arap şiirlerinde ve sözlü geleneklerinde 
İsrâil ve İsrâiloğulları kavramları doğrudan geçmemekle birlikte, bu 
kavramlar dolaylı yollardan, mitolojik ve efsanevi anlatılarla 
ilişkilendirilmiş olabilir. Ancak, bu kavramların anlamı ve kullanımı, daha 
sonra gelen yazılı kaynaklarda, özellikle Kur'an’da, çok daha belirgin bir 
şekilde şekillenecektir. 

Cahiliye dönemi Arap şairlerinin beyitlerinde, Kur’an’da geçen 
"İsrâil" ve "İsrâiloğulları" kavramlarının yer almaması dikkat çeken bir 
durumdur. Bu, Cahiliye dönemi Araplarının, İsrâil ve İsrâiloğulları 
kavramlarına dair bilgi eksikliğini işaret edebilir. Şiir taramaları ve tarihi 
veriler incelendiğinde, bu dönemde Arapların, daha çok "Yehud" 
kavramına aşina oldukları ve İsrâil kavramını tanımadıkları 
anlaşılmaktadır. Araplar, genellikle Yahudi toplumu ile ilgili bilgilerini bu 
kavram üzerinden edinmişlerdir. Ancak "İsrâil" ve "İsrâiloğulları" 
kavramları, Arap toplumunun gündelik dili ve kültüründe belirgin bir yer 
tutmamaktadır. Kur’an’ın nazil olduğu dönemde, Cahiliye Araplarının 
bilmediği bir kavramla karşılaşıldığında buna tepki göstermeleri oldukça 
yaygın bir durumdur. Örneğin, "Rahmân’a secde edin" ifadesi, Cahiliye 
dönemi Arapları tarafından sorgulanmış ve “Rahmân da neymiş?” şeklinde 
bir tepkiyle karşılaşılmıştır. Bu durum, Kur’an’a indirilen İslami 
öğretilerin, toplumun kültürel bağlamına ve bilinen kavramlara ne kadar 
yabancı olduğunu göstermektedir. Dolayısıyla, "İsrâil" ve "İsrâiloğulları" 
kavramlarının da Cahiliye Arapları tarafından bilinememesi, bu 
kavramların o dönemin Arap şairlerinde ve halk anlatılarında 
kullanılmıyor olmasına bağlanabilir. Kur’an’da İsrâil ve İsrâiloğulları 
terimlerinin yer alması, bu kavramların o dönemdeki Araplar için yeni ve 
belki de anlamlandırılması güç bir kavram olabileceği ihtimalini gündeme 
getiriyor. Bununla birlikte, Kur’an, İsrâil kavramını yeniden şekillendirmiş 
ve bu kavramı yeni bir bağlamda gündeme getirmiştir. Bu kavram, sadece 
Yahudi topluluğunu değil, aynı zamanda bir halkın tarihsel ve dini mirasını 
da temsil etmektedir. Kur’an, İsrâil kavramını sadece bir kavmin adı olarak 
değil, aynı zamanda bir toplumun inanç ve değerler bütününü işaret eden 
bir kavram olarak kullanmıştır. Bu bağlamda, "Benî İsrâil" (İsrâiloğulları) 
ifadesi, Kur’an’ın nazil olduğu dönemde yeni bir anlam kazanmış olabilir. 
Cahiliye Araplarının zihninde İsrâil kavramı muğlak ve belirsiz 
olabilirken, Kur’an bu kavramı netleştirip ona yeni bir anlam kazandırmış 
olabilir. İsrâil kavramı, Kur’an’da, Hz. Ya’kûb ve onun soyundan gelen 



 . 21İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

kavimleri simgeleyen bir ifade olarak, bir halkın dini tarihini anlatan bir 
öğe haline gelmiştir. Bu nedenle, "Benî İsrâil" ifadesinin Kur’an’da nasıl 
kullanıldığını anlamak, aynı zamanda Cahiliye Araplarının bu kavrama 
nasıl tepki vereceğini de aydınlatabilir. Bu bağlamda birkaç önemli soru 
ortaya çıkmaktadır: "Benî İsrâil, Kur’an’ın Cahiliye dönemi sonrasında 
muhatabının zihninde inşa etmek istediği yeni bir kavram mı?", "vahiy 
döneminde sahabe bu kavramı zihinsel ve bilgi olarak nasıl karşılamıştır?", 
"Cahiliye kültürüne sahip dönemin Araplarının zihninde bu kavram 
muğlak mıydı?" Kur’an’ın İsrâil kavramını yeni olarak kullanması veya 
tekrardan gündeme getirmesi, Cahiliye Araplarının zihninde yeni bir dini 
ve kültürel anlayış inşa etmesi sürecini başlatmıştır. Bu kavramın anlamı, 
sadece bir kavmin adı olmanın ötesine geçerek, İslam’ın öğretilerine ve 
toplumun tarihine işaret eden önemli bir sembol haline gelmiştir. 

Cahiliye dönemi Arap şiirlerinde İsrâil kavramının yer 
almamasının birkaç temel nedeni olabilir. Öncelikle, Cahiliye Arapları 
genellikle yaşadıkları coğrafyaya ve kendi kültürel bağlamlarına 
odaklanmışlardır. Bu dönemdeki şiirlerde, Arap toplumunun günlük 
yaşamı, kahramanlık, kabileler arası rekabet, aşk, savaş ve kültürel 
gelenekler gibi konular ön planda yer almıştır. Şairler, kendi kabilelerinin 
onurunu, kahramanlık öykülerini ve toplumsal değerlerini yüceltmişlerdir. 
Bu bağlamda, dış dünyaya dair bilgileri ve kavramları sınırlı kalmış ve 
özellikle Arap Yarımadası dışında yaşamayan halklara yönelik bir ilgileri 
olmamıştır. Bu durum, İsrâil kavramının şiirlerde yer almamış olmasının 
bir nedeni olarak gösterilebilir. İsrâil ve İsrâiloğulları, Arap 
Yarımadası’nda yaşayan halklar değildi, bu yüzden Arap şairlerinin 
gündelik yaşamlarında ve kültürel pratiklerinde bu kavramlara yer verme 
gerekliliği duymamış olmaları doğaldır. Araplar, özellikle dini ve kültürel 
anlamda daha fazla etkileşimde bulundukları halklara, örneğin Yezîdîler, 
Hristiyanlar ve Yahudilere ait kavramlara aşina olsalar da, İsrâil kavramı 
bu çevrede çok fazla gündemde yer bulmamıştır. Öte yandan, Kur’an’ın ilk 
muhataplarının, İsrâil ve İsrâiloğulları kavramını sorgulamadan kabul 
etmeleri, bu kavramların aslında mevcut Arap kültüründe bir şekilde var 
olduğunu veya kabul edildiğini gösteriyor olabilir. Cahiliye dönemi 
Araplarının İsrâil kavramını bilmesi, söz konusu kavramın sadece şiirlerde 
veya Arap şairlerinin eserlerinde geçmemiş olmasıyla çelişmez. Bu 
kavram, sözlü gelenek yoluyla ve dini anlatılar aracılığıyla Arap 
toplumunun zihinlerine girmemiş olabilir. Bununla birlikte, Kur’an'ın bu 
kavramı yeniden gündeme getirmesi ve açıklığa kavuşturması, toplumun 



22  . Osman GÖKMEN

 

bu kavrama dair bilgi birikimini hızla şekillendirmiştir. İsrâil ve 
İsrâiloğulları kavramlarının Cahiliye dönemi Arap şiirlerinde yer almamış 
olması, doğrudan bu kavramların Arap Yarımadası’nda yaşayan toplumlar 
için önemli olmamış olmasından kaynaklanıyor olabilir. Ancak bu, bu 
kavramların Cahiliye Arapları tarafından tamamen bilinmediği anlamına 
gelmez. Kur’an, bu kavramı yeni bir bağlamda ele alarak hem tarihsel hem 
de dini bir boyut kazandırmıştır. 

İsrâil kavramının geçtiği bazı rivayetler,33 özellikle İsrâiloğulları 
ve Musa peygamberin adıyla ilişkili anlatılar, Kur'an’daki bazı öğretilerle 
paralellik göstermektedir. Bu rivayetlerden birinde, İsrâiloğulları'nın 
Amâlika kavmini imana davet etmek üzere yedi kişilik bir heyet 
oluşturduğu belirtilmektedir. Ancak heyetin, Amâlika kavmi tarafından 
yakalanıp kralın huzuruna çıkarılması ve bu süreçte yaşananlar, anlatının 
içinde çelişkili unsurlar barındırsa da, İsrâiloğulları ve Musa'nın ismi 
birlikte zikredilmesi dikkat çekicidir.34 Bu rivayet, Kur'an’daki Musa ve 
İsrâiloğulları'na dair anlatılara benzer bir yapıyı taşımaktadır. Kur'an'da da 
Musa peygamber, İsrailoğullarını doğru yola davet eden bir figür olarak 
yer almakta ve onlara çeşitli mucizeler ve uyarılarla yönlendirmelerde 
bulunmaktadır. Rivayetlerdeki imana davet olgusu ve Musa’nın rolü, 
Kur'an’daki Musa ve İsrâiloğulları ilişkisini hatırlatmaktadır. Bu benzerlik, 
rivayetin, İslami anlatıların şekillendiği dönemdeki kültürel ve dini 
bağlamla uyumlu olduğunu ve İsrâil kavramının İslam geleneği içerisinde 
nasıl bir anlam kazandığını gösterir. Rivayetlerde yer alan bu tür anlatılar, 
İsrâil kavramının İslam'daki dinî öğretilerle nasıl bağlantılı hale geldiğini 
ve geçmişteki kavmi isimlendirmelerin İslam toplumunun dini anlayışına 
nasıl entegre edildiğini anlamamıza yardımcı olmaktadır. Kur'an'da da 
benzer anlatılar yer almakta olup, bu rivayetler, o dönemdeki dini 
anlatıların birbirine nasıl etki ettiğini ve İsrâil kavramının daha geniş bir 
anlam kazandığını gösteriyor olabilir. 

Sonuç olarak, İsrâil kavramının Cahiliye dönemi Arap şiirlerinde 
ve günlük yaşamda fazla kullanılmadığı, ancak belirli Cahiliye Arap 
anlatılarında yer aldığı anlaşılmaktadır. İsrâiloğulları kavramı, şiirlerde yer 

 
33 Halid Abdullah Keremi, Camí nevadir ve esâtir ve emsali’l-’Arab (Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 286-287. 
34 Ebu’l-Ferec İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fi tarihi’l-mulûk ve’l-umem (Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’lİlmiyye, 1992), 1/354-355; İbrahim Usta, İslâm Öncesi Arap Mitolojisi (Ankara: 
Ankara Okulu Yayınları, 2019), 56. 



 . 23İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

bulmamakla birlikte, bazı Cahiliye dönemi anlatılarında Musa ve 
İsrâiloğulları'nın bir arada kullanıldığına dair bulgular bulunmaktadır. Bu 
durum, Kur'an'daki İsrâiloğulları ve Musa figürlerinin Cahiliye toplumu 
tarafından bilindiğini ve hatta kavramların zihinsel olarak kabul edildiğini 
göstermektedir. Bununla birlikte, Cahiliye dönemi Arapları, İsrâiloğulları 
kavramını spesifik olarak tanımış olsalar da, çoğunlukla Yahudi terimi ile 
ifade edilmiştir. Bu da İsrâil kavramının daha geniş bir anlam çerçevesine 
oturduğunu ve geçmişte söz konusu edilen bu kavramın, özellikle Yahudi 
topluluğunun bir tarihi kimliğiyle bağlantılı olduğunu ortaya koymaktadır. 
Ayrıca, Kur'an'da "ben-i İsrâil" ifadesi ve İsrâiloğulları isimlendirmesi yer 
aldığı için, Cahiliye dönemi Araplarının bu kavramı tamamen yabancı 
görmediği, aksine bunun bir parçası olarak kabul ettiği anlaşılmaktadır. Bu 
durum, İsrâil kavramının İslam'dan önceki dönemlerde de belirli bir tarihi 
ve kültürel bağlamda kullanıldığını ve zaman içinde gelişen anlamlarının 
Kur'an metninde yeniden şekillendiğini gösterir. 

4. Vahiy Döneminde Kullanım Alanları 

Kur’an’ın yirmi üç yıllık süreçte tedricen nazil olması, ayetlerin 
farklı zaman dilimlerinde ve farklı mekânlarda indirilmesine olanak 
sağlamıştır. Bu bağlamda, ayetlerin indiği dönemin sosyal, kültürel ve 
politik koşulları, özellikle ilk muhataplarının yaşamlarını doğrudan 
etkileyen bir unsur olarak ortaya çıkar. Kur’an, başlangıçta özel olarak 
İslam’a davet ettiği muhataplarıyla ilgilenmiş, ancak zamanla bütün 
insanlık için evrensel bir mesaj taşımaya yönelmiştir. İsrâiloğulları 
kavramı, Kur’an’ın nüzul sürecinde önemli bir yer tutar ve tarihsel boyutu 
nedeniyle ilk olarak bu kavram ele alınmaktadır. İsrâiloğulları, sadece bir 
kavmi değil, aynı zamanda önemli dini, kültürel ve toplumsal anlamlar 
taşıyan bir grubu ifade etmektedir. Kur’an’da bu kavramın kullanımı, 
özellikle Yahudi toplumunun tarihsel süreci ve peygamberlik geleneğiyle 
ilgili mesajları içerir. Ayrıca, İsrâil ve İsrâiloğulları kavramlarının 
geçmişteki ve şimdiki anlamları arasındaki ilişkiyi incelemek, bu 
kavramların nasıl evrildiğini ve hangi bağlamlarda kullanıldığını anlamak 
için önemlidir. Kur’an’ın nüzul sırasına göre bu kavramları ele almak, hem 
İsrâil ve İsrâiloğulları’nın tarihsel bağlamını hem de Kur’an’ın farklı 
dönemlerdeki muhataplarına nasıl hitap ettiğini ortaya koyar. Bu şekilde, 
kavramların geçirdiği dönüşüm, İslam’ın mesajının evrenselleşme 
sürecine dair önemli bilgiler sunar. Aynı zamanda, bu kavramların 
Kur’an’da nasıl bir bütünlük içinde işlendiği ve ne tür ilişkiler kurulduğu 
konusunda derinlemesine bir anlayışa ulaşılabilir. 



24  . Osman GÖKMEN

 

Kur’an’da yer alan İsrâil ve İsrâiloğulları kavramı, anlam ve 
kullanım bağlamında dikkatlice incelenmesi gereken önemli bir konudur. 
İsrâil kelimesi, özellikle "ben-i İsrâil" (İsrâiloğulları) terimiyle birlikte, 
toplamda kırk bir ayette geçmektedir.35 Bu ayetlerin içeriği, 
İsrâiloğulları’nın tarihsel ve dini bağlamlarını anlamada önemli ipuçları 
sunmaktadır. Kur’an'da İsrâil kavramı, iki defa yalın olarak yer almakta, 
yani "ben-i" (oğulları) ekinden bağımsız bir şekilde doğrudan İsrâil olarak 
anılmaktadır.36 Bununla birlikte, "ben-i İsrâil" terimi, İsrâiloğullarını 
ifade etmek için en yaygın kullanılan şekli olup, toplamda kırk bir ayette 
geçmektedir. Bu ayetlerden on altısı Medenî dönemle ilişkilendirilen 
ayetlerken, yirmi beşi ise Mekkî dönemine ait ayetlerdir. Bu farklılık, 
Kur’an’ın nüzul sürecinde İsrâil kavramının nasıl farklı bağlamlarda 
kullanıldığını ve İsrâiloğulları’na yönelik mesajların zaman içinde nasıl 
evrildiğini anlamak için önemlidir. İsrâiloğulları kavramı, Kur’an’ın on 
yedi farklı suresinde geçmektedir. Bu, kavramın yalnızca bir tarihsel 
referans değil, aynı zamanda dini, sosyal ve ahlaki dersler içeren bir 
sembol haline geldiğini gösterir. İsrâiloğulları’nın geçtiği ayetler farklı 
zaman dilimlerine, olaylara ve kişilere işaret eder. Mesela Ya’kûb’un 
çocukları alamı verilmekle beraber, muhatap kişilerin Medine’de yaşayan 
Yahudiler olduğu belirtilmektedir.37 Bu durum, her bir ayetin tarihsel ve 
bağlamsal anlamını ortaya koyarken, İsrâiloğulları kavramının farklı bakış 
açılarıyla ele alındığını gösterir. Ayrıca, İsrâiloğulları’na dair ayetlerin 
nüzul döneminde nasıl ve hangi koşullarda kullanıldığını incelemek, 
özellikle "Nerde?", "Nasıl?", "Kimle?" gibi soruları yanıtlayarak, bu 
kavramın Kur’an'daki yerini ve anlamını daha iyi kavramamıza yardımcı 
olacaktır. Ayetlerin tasnifi, İsrâiloğulları kavramının geçtiği olaylar ve 
zaman dilimlerine göre yapılan sınıflamalarla, bu kavramın tarihsel 
bağlamda ne gibi fonksiyonlar üstlendiğini ortaya koyabilir. 

Kur’an’da İsrâil ve İsrâiloğulları terimleri, farklı bağlamlarda ve 
kategorilerde ele alınabilir. Bu kavramlar, özellikle tarihsel bir bağlama 

 
35 Bkz., A’râf 7/105; A’râf 7/134; A’râf 7/137; A’râf 7/138; Meryem 19/58; Tâ-Hâ 20/47; 
Tâ-Hâ 20/80; Tâ-Hâ 20/94; Şu’arâ 26/17; Şu’arâ 26/22; Şu’arâ 26/59; Şu’arâ 26/197; Neml 
27/76;  İsrâ 17/2; İsrâ 17/4; İsrâ 17/101; İsrâ 17/104; Yunus 10/90; Yunus 10/93; Mü’min 
40/53; Zuhruf 43/59; Duhân 44/30; Câsiye 45/16; Ahkâf 46/10; Secde 32/23; Bakara 2/40; 
Bakara 2/47; Bakara 2/83; Bakara 2/122; Bakara 2/211; Bakara 2/246; Âl-i İmrân 3/49; Âl-
i İmrân 3/93; Saff 61/6; Saff 61/14; Maide 5/12; Maide 5/32; Maide 5/70; Maide 5/72; 
Maide 5/78; Maide 5/110. 
36 Âl-i İmran 3/93; Meryem 19/58. 
37 Mukatil b. Süleyman, et-Tefsîrü’l-kebîr, 1/102-108. 



 . 25İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

oturduklarında önemli mesajlar taşır ve çeşitli öğretiler sunar. İlk olarak, 
İsrâil teriminin tek başına geçtiği ayetler bulunur.38 Bu tür ayetlerde İsrâil, 
genellikle yalnızca Hz. Ya’kûb’u ifade etmek için kullanılmakla birlikte,39 
bazen bir kavmi ya da soyun temsilini de ifade eder. İsrâil kavramı bu 
şekilde soyut bir kavram olarak karşımıza çıkar. İkinci bir kategori, Hz. 
Musa ve İsrâiloğulları arasındaki ilişkiyi içeren ayetlerden oluşur. Bu 
kategorideki ayetlerin çoğu, İsrâiloğulları’nın Hz. Musa ile olan 
bağlantılarını ve ona karşı gösterdikleri tavrı konu alır. İsrâiloğulları’nın, 
Mısır’daki kölelikten kurtuluşu, Firavun’a karşı verilen mücadele40 ve 
Mısır’dan çıkışları gibi olaylar, ayetlerde önemli bir yer tutar.41 Ayrıca, 
Musa ile birlikte yaşadıkları bu tarihi olaylar,42 İsrâiloğulları’nın toplum 
olarak Allah’a karşı nasıl bir tavır takındıklarını43 gösteren bir ders niteliği 
taşır. Buradaki ana tema, geçmişte yaşanan olayların, dönemin 
müminlerine dersler vermek amacıyla hatırlatılmasıdır. Geçmişteki hatalar 
ve zaaflar üzerinden günümüz müminlerine uyarılarda bulunulur. Diğer bir 
kategori, geçmiş ve Nüzul dönemi arasındaki ilişkiyi irdeleyen ayetleri 
kapsar. Bu ayetlerde İsrâiloğulları’nın geçmişte yaşadıkları olaylar, 
zamanın şartları ve toplumsal durumları ışığında ele alınır. Bu, 
İsrâiloğulları kavramının yalnızca geçmişte kalan bir isimlendirme mi 
yoksa günümüzdeki toplumlar için de geçerli bir kavram mı olduğunu 
sorgulayan bir yaklaşımı yansıtır. İsrâiloğulları kavramının geçmişteki yeri 
ile günümüz toplumlarındaki durumu arasında bir bağlantı kurarak, bir tür 
evrensel mesaj çıkarılmaya çalışılır. Burada aynı zamanda, Hz. 
Muhammed dönemiyle ilişkilendirilmiş ayetlere de yer verilir. 
İsrâiloğulları’nın bu isimle yaşayıp yaşamadığına dair tartışmalar, 
müminlere geçmişle günümüz arasında bir köprü kurmayı amaçlar. Bir 
başka kategoride ise Hz. Musa’dan sonra gelen peygamberlerin, özellikle 
Hz. İsa ile İsrâiloğulları arasındaki ilişki ele alınır. Bu dönemde de 
İsrâiloğulları kavramı sıklıkla vurgulanır. Hz. İsa, İsrâiloğulları’nı doğru 
yola davet etmiş, ancak onların çoğu onu kabul etmemiştir. Bu karşılıklı 

 
38 Meryem 19/58; Âl-i İmrân 3/93. 
39 Bkz., Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-Zeccâc, Meʿâni'l-Ḳur'ân ve İʿrâbuhu, nşr. 
ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî (Beyrut: ʿÂlemu'l-Kutub, 1988), 1/180. 
40 A’râf 7/134; Şuarâ 26/22; İsrâ 17/101. 
41 A’râf 7/105; Tâhâ 20/47; Şuarâ 26/17. 
42 A’râf 7/105, 134; Tâhâ 20/47; İsrâ 17/2, 101; Mü’min 40/53-54; Secde 32/23; Bakara 
2/211. 
43 A’râf 7/137; Tâhâ 20/80; Şuarâ 26/59; Yûnus 10/93; Mü’min 40/53-54; Câsiye 45/16; 
Bakara 2/40,47, 122, 211; Mâide 5/32, 70. 



26  . Osman GÖKMEN

 

ilişki, çağlar boyunca insanlara dini mesajları iletme mücadelesi açısından 
önemli bir örnektir. Bu bağlamda, İsrâiloğulları ve Hz. İsa kavramı, sadece 
tarihi bir olayın değil, aynı zamanda bu toplumun karşılaştığı manevi 
sorumlulukların ve karşılaştıkları sınavların bir yansımasıdır. Ayrıca, bu 
kategoride Hz. Musa ve Hz. İsa’nın dönemleri arasında yer alan Hz. 
Davud’un adı da anılır. Hz. Davud dönemi, İsrâiloğulları için önemli bir 
yöneticilik dönemi olmakla birlikte, onun da Allah’a karşı sadakati ve 
isyanlar arasında bir denge kurma çabaları hatırlatılır. İsrâil ve 
İsrâiloğulları kavramları, farklı dönemlerde farklı peygamberlerle 
ilişkilendirilmiş ve her bir dönemin özelliklerine göre anlam kazanmıştır. 
Bu terimler, hem tarihsel bir anlam taşır hem de dini dersler vermek 
amacıyla farklı bağlamlarda kullanılmıştır. İsrâiloğulları kavramı, yalnızca 
geçmişte yaşanmış bir toplumu değil, aynı zamanda her dönemde insanlara 
rehberlik edebilecek evrensel bir mesajı da temsil eder. 

Kur’an’daki İsrâil kelimesi, yalın bir şekilde kullanıldığında, hangi 
şahsa ya da kavme işaret ettiği hususunda açık bir açıklama 
yapmamaktadır.44 Bu belirsizlik, İsrâil teriminin yalnızca bir kişi ya da 
soyadını değil, aynı zamanda bir sıfat olma ihtimalini de 
barındırabileceğini düşündürmektedir. Kur’an’da İsrâil’in kim olduğuna 
dair herhangi bir detaylı açıklama bulunmamakta, özellikle İsrâil’in 
yalnızca bir şahsa mı yoksa daha genel bir kavmi ya da soyadını mı işaret 
ettiğine dair kesin bir ifade yoktur. Bu belirsizlik, İsrâil kavramının 
anlamının daha çok bağlama göre şekillendiğini gösteriyor olabilir. 
Kur’an’da, Allah tarafından gönderilen peygamberlerin hepsi hakkında 
bilgi verilmez. Bazı peygamberler hakkında kıssalar ve detaylar yer 
alırken, bazıları ise hiç anılmamaktadır. İsrâil isminin geçtiği ayetlerde de 
herhangi bir peygamberin kıssasına yer verilmediği gibi, ona ait kişisel 
özellikler de belirtilmemektedir. Örneğin, İsrâil kelimesinin geçtiği 
Meryem Suresi 19/58 ve Âl-i İmrân Suresi 3/93 gibi ayetlerde, İsrâil’in 
kim olduğuna dair bir açıklama yapılmaz. Oysa ki Kur’an’da bir 
peygamberden bahsedildiğinde, genellikle o peygamberin kimliği ve 
kişisel özellikleri hakkında bazı bilgiler de verilir. Mesela, Hz. İdris’in adı 
Kur’an’da sadece iki kez geçmesine rağmen, onun “pek doğru bir insan” 
ve “bir peygamber” olduğu belirtilir.45 Bu tür açıklamalar, diğer 
peygamberlerin kişisel özelliklerine dair genel bir anlatım tarzıdır. Ancak 

 
44 Mü’min 40/78; Nisâ 4/164. 
45 Meryem 19/56. 



 . 27İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

İsrâil isminin geçtiği ayetlerde böyle bir açıklamadan söz edilmemesi, 
İsrâil’in bir sıfat olarak kullanılıyor olabileceği ihtimalini güçlendiriyor. 
Bu durumda, İsrâil sadece bir soyadı ya da şahıs adı olmanın ötesinde, 
farklı bir anlam taşıyor olabilir. Bu ihtimal, ilerleyen açıklamalarda ve 
daha derinlemesine analizlerde daha belirginleşebilir. İsrâil’in bir sıfat 
olma olasılığı, onun tarihsel ya da kültürel bir anlam taşımasını ve 
toplumun özel bir nitelik veya özellik ile ilişkili olmasını da içeriyor 
olabilir. Bu açıdan, İsrâil teriminin Kur’an’daki kullanımının sadece bir 
şahsa değil, belki de bir kavme ya da bir topluluğa işaret ettiğini söylemek 
mümkündür. Bu anlamın ne olduğu ve hangi koşullarda daha netleşeceği, 
yapılan yorumlar ve yapılan analizlerle daha iyi anlaşılabilir. 

Kur’an’da İsrâiloğulları kavramı, A’râf Suresi'nin 105. ayetinde, 
Hz. Musa ile ilgili olarak ilk kez gündeme gelmektedir. Bu ayetle birlikte, 
İsrâiloğulları kavramı, Hz. Musa’nın Mısır’daki ve Firavun ile olan 
mücadelesi bağlamında sıkça kullanılmaya başlanır. Kur’an’da 
İsrâiloğulları lafzının geçtiği pek çok ayet bulunmakta olup, bu ayetlerin 
büyük bir kısmı Hz. Musa, Mısır, Firavun ve onun zulmünden kurtuluş ile 
ilişkilidir.46 Bu bağlamda, İsrâiloğulları’nın Firavun’dan kurtulma 
hikâyesi ve Hz. Musa’ya verilen mucizeler detaylı bir şekilde 
aktarılmaktadır.47 Kur’an’da, İsrâiloğulları'nın Firavun'dan 
kurtulmalarının ardından onlara verilen nimetler, kitaplar, peygamberler ve 
sabırları gibi konulara da değinilmektedir.48 Bunun yanı sıra, 
İsrâiloğulları'nın geçmişte yaptıkları hatalar, isyanlar ve cahillikler de konu 
edilmektedir.49 İsrâiloğulları’nın, Firavun’un zulmünden kurtulmalarına 
ve Firavun’un sonunun nasıl geldiğine dair anlatımlar,50 bu kavramın 
geçtiği ayetlerin önemli bir parçasıdır. Ayrıca, İsrâiloğulları ile Rab 
arasında yapılan sözleşme ve bu sözleşmenin içeriğine dair bazı bilgiler de 
Kur’an’da yer almaktadır.51 Kur’an’daki bu ayetler, İsrâiloğulları’nın Hz. 

 
46 Bkz., A’râf 7/105; Tâhâ 20/47; Şuarâ 26/17. 
47 A’râf 7/105, 134; Tâhâ 20/47; İsrâ 17/2, 101; Mü’min 40/53-54; Secde 32/23; Bakara 
2/211. 
48 A’râf 7/137; Tâhâ 20/80; Şuarâ 26/59; Yûnus 10/93; Mü’min 40/53-54; Câsiye 45/16; 
Bakara 2/40,47, 122, 211; Mâide 5/32, 70. 
49 A’râf 7/138; Tâhâ 20/90-94; Neml 27/76; İsrâ 17/4; Yûnus 10/93; Bakara 2/83, 246; 
Mâide 5/32,70. 
50 A’râf 7/137, 138; Tâhâ 20/80; Yûnus 10/90; Duhân 44/30-33. 
51 A’râf 7/137; Tâhâ 20/80; İsrâ 17/2, 4, 104; Bakara 2/40, 83; Mâide 5/12, 32, 70. 



28  . Osman GÖKMEN

 

Musa döneminde yaşadıkları olaylarla ilişkilidir.52 Bu nedenle, 
İsrâiloğulları kavramı, genellikle Hz. Musa’nın Mısır’daki hayatı ve 
Firavun’la olan ilişkileri ile sıkça anılmaktadır. Ancak, İsrâiloğulları’nın 
Hz. Yusuf dönemine dair bir referans olmadığı gözlemlenmektedir. Yusuf 
Suresi'nde İsrâiloğulları terimi kullanılmaz. Hz. Yusuf’un, kardeşlerine 
“gidin ve tüm ailenizi bana getirin”53 dediği ayetlerde ise İsrâiloğulları’na 
dair bir ifadeye yer verilmemektedir. Buna karşın, İsrâiloğulları terimi, Hz. 
Musa’nın doğumundan itibaren sürekli bir şekilde kullanılmış ve 
Mısır’dan çıkış ve Firavun’la olan süreçlerde daha yoğun bir şekilde yer 
almıştır. İsrâiloğulları kavramının Hz. Musa’nın peygamberlik 
döneminden itibaren hem onun zamanında hem de sonrasında istikrarlı bir 
şekilde kullanıldığı açıkça görülmektedir. Bu da, İsrâiloğulları ile Hz. 
Musa arasındaki sıkı ilişkiyi ve bu kavramın onunla özdeşleşen bir anlam 
taşıdığını gösterir. 

Kur’an-ı Kerim'deki İsrâiloğulları kavramı, yalnızca bir toplumu 
ifade etmekle kalmaz, aynı zamanda bu toplumun tarihi olaylarını, alınan 
dersleri ve Allah’ın onlara verdiği nimetleri hatırlatarak muhataplarına 
uyarılar yapar. Bu hatırlatmalar, geçmişteki olaylar üzerinden 
günümüzdeki toplumlardaki bireyleri de etkilemeyi amaçlar. Örneğin, 
Kur’an, İsrâiloğulları’na verilen nimetleri ve Allah ile aralarındaki 
sözleşmeyi sürekli olarak hatırlatarak, onların geçmişteki hatalarını ve 
alınması gereken dersleri ortaya koyar. Kur’an’da İsrâiloğulları’na verilen 
nimetler yalnızca kitapla sınırlı kalmaz, aynı zamanda peygamberlik, rızık 
ve hüküm gibi diğer önemli değerlerle de desteklenir.54 Burada “hüküm” 
ifadesi, İsrâiloğulları’na verilen dini yasaları ve öğretileri ifade etmekle 
birlikte, aynı zamanda onlara bir yönetim gücünün de verildiğini ima 
edebilir.55 Gerçekten de, İsrâiloğulları tarihinin parlak dönemlerinde, 
toplumu yönetme ve güç sahibi olma noktasında büyük bir etkinlikleri 
olmuştur. Kur’an, İsrâiloğulları’na verilen bu nimetlerin yanı sıra, Allah 
ile yaptıkları sözleşmeyi ve aralarındaki bağı hatırlatarak, geçmişteki 
olaylarla toplumlar arasında bir bağ kurar.56 Bu bağlamda, Kur’an, 

 
52 A’râf 7/105,134, 137, 138; Tâhâ 20/47, 80, 94; Şuarâ 26/17, 22, 59; İsrâ 17/2, 4, 101, 
104; Yûnus 10/90, 93; Mü’min 40/53-54; Duhân 44/30-33; Câsiye 45/16; Secde 32/23; 
Bakara 2/ 40, 47, 122; Mâide 5/12, 70. 
53 Yûsuf 12/93. 
54 Mü’min 40/53-54; Câsiye 45/16; Secde 32/23; Câsiye 45/16. 
55 En’âm 6/84; Sad 38/20-21; Neml 27/15-45. 
56 Bakara 2/40, 47, 83, 122; Mâide 5/12, 32, 70. 



 . 29İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

İsrâiloğulları’nın Firavun’dan kurtarılmasını, onlara verilen mucizeleri ve 
o dönemdeki imtihanlarını tekrar dile getirir. Örnek olarak, Bakara 
Suresi’nde geçen şu ayetler, İsrâiloğulları’na verilen nimetleri ve 
yaşadıkları imtihanları hatırlatan bir metin olarak dikkate değerdir: "Ey 
İsrâiloğulları! Size verdiğim nimetimi ve sizi diğer topluluklara üstün 
kıldığımı hatırlayın. Hatırlayın ki sizi Firavun’un adamlarından kurtardık. 
Onlar size işkencenin en kötüsünü revâ görüyorlardı, erkek çocuklarınızı 
boğazlıyorlar, kızlarınızı sağ bırakıyorlardı. Bu size reva görülenlerde 
rabbinizden büyük bir imtihan vardı. Bir zamanlar biz sizin için denizi 
yardık, sizi kurtardık; Firavun’un adamlarını da gözünüzün önünde 
denizde boğduk."57 Bu ayette, İsrâiloğulları’na verilen nimetler 
hatırlatılırken, aynı zamanda Firavun’un zulmünden nasıl kurtuldukları ve 
Allah’ın onlara nasıl yardım ettiği vurgulanmaktadır. Bu tür hatırlatmalar, 
geçmişteki bu tür olaylar üzerinden hem İsrâiloğulları’na hem de genel 
olarak tüm insanlığa önemli dersler verilmekte, geçmişin ve günümüzün 
toplumları arasında bir köprü kurulmaktadır. İsrâiloğulları kavramı, 
Kur’an’da sadece bir tarihi topluluğu değil, aynı zamanda bu topluluğun 
karşılaştığı sınavları, öğrendikleri dersleri ve Allah ile olan ilişkilerini 
hatırlatarak, tüm insanlara önemli mesajlar iletmektedir. 

Ele aldığımız ayetlerin Bakara suresinde yer alması, Medenî bir 
sure olarak özellikle Hz. Peygamber dönemiyle doğrudan ilişkili olduğunu 
gösterir. Bu surede, Yahudilere yönelik çeşitli hatırlatmalar yer alır ve bu 
hatırlatmaların zaman diliminde doğru bir şekilde ele alınması çok 
önemlidir. İsrâiloğulları kavramı burada, tarihsel bağlamı ve geleneksel 
Yahudi kimliğini hatırlatarak önemli bir yer tutmaktadır. Kur’an’ın kavram 
hassasiyeti doğrultusunda, özellikle “Ey Yahudiler” yerine “Ey 
İsrâiloğulları” şeklindeki hitap tercih edilmiştir. Bu tercih, zamanın 
geçişini ve tarihsel bağlamı göz önünde bulunduran doğru bir yaklaşımdır. 
Yahudi terimi, daha sonraki bir döneme ait bir kimlik olarak tanımlanırken, 
İsrâiloğulları terimi, hem tarihsel olarak hem de dini olarak Hz. Musa’ya 
kadar uzanan bir geçmişi ifade eder. Bu sebeple, Firavun’un zulmünden 
kurtarılan ve Allah’ın nimetleriyle beslenen topluluk olarak, İsrâiloğulları 
daha doğru ve anlamlı bir şekilde kullanılmalıdır. Eğer Ey Yahudiler 
şeklinde hitap kullanılsaydı, bu, Yahudi kimliğini taşıyan bir topluluğun 
Firavun’un zulmünden kurtarılması gibi bir anlam karışıklığına yol 
açabilirdi. Çünkü tarihsel olarak, Yahudi kimliği daha sonra oluşmuş bir 

 
57 Bakara 2/47-50. 



30  . Osman GÖKMEN

 

kimliktir ve İsrâiloğulları kavramı, bu kimlikten önceki döneme aittir. Bu 
bağlamda, İsrâiloğulları hitabı, hem Hz. Musa ile bağlantılı geçmişi 
hatırlatırken hem de zamanla oluşan Yahudi kimliği ile geçişi sağlamak 
açısından uygun bir kullanım olmaktadır. Ayrıca, bu tür hitaplar, toplumlar 
arası bağlantıyı güçlendirir ve Kur’an’ın vahyi ışığında, her dönemin ve 
topluluğun gerektirdiği doğru öğretileri sunar. 

İsrâiloğulları kavramının Hz. Peygamber döneminde varlığını 
sürdüren bir topluluk olarak ele alınması, önemli bir tartışma konusudur. 
Şu’arâ suresinin 192-197. ayetleri, bu görüşü destekleyen bir delil olarak 
sıklıkla gösterilmektedir. Bu ayetlerde, İsrâiloğulları’na yönelik bir hitap 
vardır ve bazı araştırmacılar, bu kavramın sadece nüzul dönemiyle sınırlı 
kalmayıp, peygamber dönemine de ait bir kavram olduğunu 
savunmaktadır. İsrâiloğulları kavramının, Hz. Peygamber dönemiyle ilgili 
olarak kullanılması, aslında tarihsel bağlam ve Kur’an’ın mesajı açısından 
önemli bir yer tutmaktadır. Mekkeli müşriklerin peygamberlik kavramını 
anlamak için Yahudi bilginlerine başvurmuş olmaları, o dönemde 
peygamberlik meselesinin Araplar arasında yabancı bir konu olduğunu 
göstermektedir.58 Nadr b. el-Haris ve ʿUkbe b. Ebi Muʿayt’ın, Medine 
Yahudileri ile iletişime geçerek, Hz. Muhammed’in peygamberliğini 
sorgulamaları, Arapların bu kavramı tam anlamadıklarını ve dolayısıyla 
Yahudi ve Hristiyan toplumlarının kitap ve peygamberlik hakkında sahip 
oldukları bilgiye başvurduklarını gösterir59. Kur’an’da İsrâiloğulları’na 
atıfta bulunulurken, bu kavram geçmişle bağlantı kurmak amacıyla 
kullanılır. Şu’arâ suresinde olduğu gibi,60 bu hitaplar, İsrâiloğulları’na 
kitap ve peygamberlik hakkında bilgi sahibi topluluklar olarak referans 
verir. Ayrıca, Kasas suresinde de geçen “kendilerine daha önce kitap 

 
58 İslam öncesi Cahiliye dönemi Araplarının bir peygamber beklentisine sahip olup 
olmadıkları, Cahiliye Araplarının politeist tanrı anlayışlarının arkasındaki yüce bir varlık 
fikrinin bu duruma etkisi ve aşkın bir tanrı fikrinin, yetkilerini putlara devretmesi sonucu 
gündelik ruhani ihtiyaçlarını söz konusu bu putlar üzerinden karşılamaları sebebiyle bir 
uyarıcıya ya da peygambere ihtiyaç duymadıklarına işaret eden bir çalışma için bkz. 
Mehmet Alıcı, “Cahiliye Arabı Bir Peygamber Bekliyor Muydu? Âtıl Tanrı/Deus Otiosus 
Bağlamında Cahiliye Dönemi Peygamber Algısı”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 59/1 (2018), 117-154. 
59 Cahiliye Araplarının, Ehl-i Kitâb’ın peygamber bekleme düşüncelerine başvurmaları, 
Hanîflerin Yahudi-Hıristiyan etkisiyle peygamber fikrini temellendirme çabaları 
konusunda bkz., Alıcı, “Cahiliye Arabı Bir Peygamber Bekliyor Muydu? Âtıl Tanrı/Deus 
Otiosus Bağlamında Cahiliye Dönemi Peygamber Algısı”, 137-139. 
60 Şûrâ 42/52-53. 



 . 31İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

verilenlerin”61 Kur’an’a iman edeceği şeklindeki ifade, geçmişten 
günümüze uzanan bir bağlantıyı ifade eder. Buradaki vurgu, 
İsrâiloğulları’nın sadece tarihsel bir topluluk olmanın ötesinde, Kur’an’ın 
muhatap aldığı bir toplum olarak da gündemde olmalarıdır. Bu bağlamda, 
İsrâiloğulları kavramı, hem eski hem de güncel bir anlam taşır. Geçmişteki 
tarihsel bağları hatırlatarak, peygamber dönemine de işaret eden bir 
anlamda kullanılır. Böylece, İsrâiloğulları’nın Hz. Peygamber’in 
zamanındaki durumuyla bağlantılı olarak, kitap ve peygamberlik 
meselelerinde bir süreklilik olduğunu söylemek mümkündür. 

Neml 27/76 ayeti, İsrâiloğulları'na yönelik bir hitap ve onların 
geçmişte yaşadıkları ihtilaflara dair açıklamalarda bulunuluyor gibi 
gözükse de, ayetin bağlamını doğru anlamak oldukça önemlidir. Bu ayet, 
doğrudan İsrâiloğulları’nı muhatap alarak onların yaşadığı ihtilafları 
açıklamıyor; aksine, geçmişteki bu ihtilafları açıklığa kavuşturuyor ve 
peygamberler tarafından anlatılan olayları ve bu olaylardan çıkarılacak 
dersleri Kur’an muhataplarına aktarıyor. Ayette geçen "yequssu" (kıssa 
etmek) kelimesi, bir konuda anlatılar yapmayı ifade eder. Ancak bu 
anlatılar, yeni bir bilgi sunmaktan ziyade, geçmişteki ihtilafların ve 
olayların açıklığa kavuşturulmasına yöneliktir. Bu durumda, 
İsrâiloğulları'nın tarihi ve onların arasında yaşanan ihtilaflar Kur’an'da 
anlatılmakta, fakat bu anlatılar doğrudan İsrâiloğulları'na hitaben değil, 
genel muhataplara yapılmaktadır. Bu bağlamda, ayet aslında geçmişteki 
peygamber kıssalarına ve bu kıssalardan çıkarılacak derslere dikkat 
çekmektedir. Kur’an, bu kıssalar aracılığıyla insanlara doğru yol ve ibretlik 
dersler sunmaktadır. İsrâiloğulları burada geçmiş bir topluluk olarak temsil 
edilirken, Kur’an'ın sunduğu mesajların genel bir muhataba, yani hem o 
dönemdeki Araplara hem de tüm insanlara hitap ettiği anlaşılmaktadır. 

İsrâ 17/101 ve Bakara 2/211 ayetlerinde, Hz. Peygamber’e yönelik 
olarak “İsrâiloğulları’na sor” şeklinde bir ifade kullanılmakta ve bu durum, 
İsrâiloğulları’nın Hz. Peygamber döneminde var oldukları görüşünü 
savunan bazı yorumcular tarafından delil olarak gösterilmektedir. Ancak 
bu ayetlerdeki ifadeyi doğru anlamak, daha derin bir yorumlama gerektirir. 
İlk olarak, İsrâ 17/101 ayeti, Hz. Musa’ya verilen dokuz mucizenin 
hatırlatıldığı bir bağlama sahiptir. Ayet, bu mucizelerin İsrâiloğulları’na 
yönelik olarak gönderildiği geçmiş bir olayı anlatmaktadır. Burada 

 
61 Kasas 28/51-52. 



32  . Osman GÖKMEN

 

“İsrâiloğulları” ifadesinin kullanılması, o dönemdeki tarihi bağlamı işaret 
etmektedir. Bu durum, İsrâiloğulları’nın o dönemdeki bir topluluk olarak 
varlıklarını sürdürdükleri anlamına gelmez. Diğer taraftan, “Senden önce 
gönderdiğimiz peygamberlerimize sor bakalım”62 gibi bir ifade de Hz. 
Peygamber’e yöneltilmiştir. Burada da benzer şekilde, cevabı bilinen bir 
durum vurgulanmaktadır. Yani, bu tür ifadeler, Kur’an’ın tarihsel bağlamı 
anlatırken geçmiş peygamberlerin ve toplulukların durumunu hatırlatmak 
için kullanılan dilsel bir araçtır.63 Aynı şekilde İsrâiloğulları’na dair 
yapılan hatırlatmalar, geçmişteki toplulukların ve peygamberlerin 
yaşadıkları olaylara dair dersler çıkarılmasına yöneliktir. Bu, Kur’an'ın 
genel mesajı doğrultusunda, geçmişteki peygamberlerin ve toplulukların 
yaşadıkları olayların, doğru yolu bulmada ve imanda örnek teşkil etmesi 
amacıyla yapılır.  

Ahkâf 46/10 ayeti, İsrâiloğulları’nın Hz. Peygamber döneminde 
yaşadığını savunanlar tarafından sıkça alıntılanan bir ayettir. Ayetin nüzul 
sebebine dair yapılan yorumlarda, özellikle Abdullah b. Selâm hakkında 
inmiş olduğu ifade edilmektedir.64 Ancak bu yorum, bazı kronolojik ve 
bağlamsal zorluklarla karşı karşıyadır. Ahkâf suresi, Mekke’nin üçüncü 
evresinde indirildiği kabul edilmektedir. Abdullah b. Selâm, Medine’de 
İslam’a girmiş bir sahabidir. Dolayısıyla, bu ayetin onun hakkında inmiş 
olması ihtimali düşük görünmektedir. Ayrıca surenin içeriği, Hz. Musa'nın 
şahid olarak gösterilmesi ihtimalini güçlendirmektedir. Bu bağlamda, bazı 
yorumcular Ahkâf suresinin 10. ayetindeki şahidin Hz. Musa veya Hz. İsa 
olabileceğini öne sürmektedir. Saff 61/6 ayetinde Hz. İsa'nın, kendisinden 
sonra gelecek bir peygamberi müjdelediği anlatılmaktadır;65 bu da Ahkâf 
suresindeki şahidin Hz. İsa olması ihtimalini destekler. Bu doğrultuda, 
Ahkâf 46/10 ayetinde geçen şahidin Hz. Musa veya Hz. İsa olması, ayetin 
bağlamına uygun bir açıklama sunmaktadır. Dolayısıyla, bu ayetten 
İsrâiloğulları’nın Hz. Peygamber döneminde hâlâ mevcut olduğu 
çıkarımını yapmak, bağlama ve tarihsel verilere aykırı olabilir. Ayetteki 
vurgu, geçmişteki peygamberlerin ve onların ümmetlerinin öğretilerine 

 
62 Zuhruf 43/45. 
63 Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed elHârizmî Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan 
hakāʾikı ğavâmizi’t-tenzîl (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-Arabî, 1986), 4/254. 
64 Buhârî, “Ta’bir” 19–23; Müslim, “Fedâili’s-Sahâbe” 148 
65 Saff 61/6. 



 . 33İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

dair bir hatırlatma ve şahitliktir. Bu nedenle, ayet İsrâiloğulları’nın Hz. 
Peygamber döneminde yaşadığını zorunlu kılmamaktadır. 

Kur'an'ın İsrâiloğulları ve Yahudiler arasında yaptığı kavramsal 
ayrım, son derece önemlidir. Bu ayrım, tarihî, coğrafî ve etnik açıdan 
birbirinden farklı iki kavramın Kur'an'daki kullanımını net bir şekilde 
anlamamıza yardımcı olur. İsrâiloğulları, Hz. Musa ile Firavun'un 
zulmünden kurtarılan, kendilerine kitap verilen ve hüküm bağlanan 
topluluktur. Oysa Yahudi kavramı, İsrâiloğulları'nın tarihsel bir devamı 
olan, zamanla bu kimliği kabul eden topluluğu ifade etmektedir. Kur'an'da 
Yahudi kavramı, İsrâiloğulları'nın tarihî deneyimlerinin hatırlatılmasında 
kullanılsa da, bu kavramın doğru şekilde kullanılması önemlidir. Kur'an, 
İsrâiloğulları’nın geçmişteki tecrübelerini hatırlatırken, bazen Yahudi 
kimliğine bürünmüş olan topluluğu doğrudan muhatap alır. Ancak bu 
kullanımda, İsrâiloğulları kavramının Yahudi kimliğiyle karıştırılmaması 
gerekir. Örneğin, Firavun'un zulmünden kurtarılan topluluk İsrâiloğulları 
olarak adlandırılır, Yahudi değil. Aynı şekilde, Kur'an'da, Yahudi olarak 
tanımlanan bir grup, aslında tarihsel olarak İsrâiloğulları’nın torunlarıdır, 
ancak kavramlar arasındaki farkı göz ardı etmemek gerekir. İsrâiloğulları 
kavramı, özellikle Kur'an'da, daha önceki peygamberlerin ve onların 
toplumlarının yaşadığı tecrübeleri aktarmak için kullanılırken, Yahudi 
kavramı bu tarihsel sürecin bir devamı olarak ortaya çıkar. Bu anlamda, 
Kur'an’da Yahudi ve İsrâiloğulları arasındaki farklılıklar, sadece bir 
kavram değişikliği değil, aynı zamanda toplumsal ve kültürel değişimlerin 
de bir yansımasıdır. İsrâiloğulları ve Yahudiler arasındaki farkın bilinmesi, 
Kur'an’ın bu kavramları nasıl ve ne amaçla kullandığını doğru bir şekilde 
anlamamıza yardımcı olur. İsrâiloğulları kavramının tarihî bağlamda 
kullanılması, yanlış anlaşılmaların önüne geçilmesine yardımcı olurken, 
Yahudi kimliğiyle ilgili hatırlatmalar ise, bu tarihî sürecin günümüzdeki 
yansımalarını ve toplumlar arasındaki ilişkileri ele almaktadır. 

İsrâiloğulları kavramının geçtiği ayetlerde, Hz. İsa ile ilişkili 
hususlar önemli bir yer tutmaktadır. Zuhruf Suresi’nde, özellikle Kureyşli 
müşriklerin inançları kınanırken, Hz. İsa örnek verilince, müşrikler 
Hıristiyanların Hz. İsa’yı ilahî bir konuma yükseltmelerine karşılık, kendi 
tanrılarına tapmalarının da haklı olabileceği düşüncesiyle tepki 
göstermektedirler.66 Bu bağlamda, Kur'an, Hz. İsa'nın İsrâiloğulları'na bir 

 
66 Zuhruf 43/58. 



34  . Osman GÖKMEN

 

örnek olarak gönderildiğini vurgular ve yanlış İsa portrelerini yıkma amacı 
güder.67 Bu, Kur'an'ın Hz. İsa'yı yalnızca bir kul olarak tanıtmasının ve 
İsrâiloğulları'na verdiği mesajın bir parçasıdır.68 Kur'an, Hz. İsa’ya verilen 
nimetleri sıralayarak, ona verilen açık deliller ve mucizeler ile 
İsrâiloğulları'nın inkârcı bir kısmının ona zarar vermesinin Allah 
tarafından engellendiğini belirtir.69 Bu durum, İsrâiloğulları kavramının, 
sadece Hz. Musa'dan değil, aynı zamanda Hz. İsa'dan sonra da önemli bir 
yer tuttuğunu gösterir. Hz. Meryem'e Hz. İsa’nın müjdelendiğinde, onun 
İsrâiloğulları’na peygamber olacağı bildirilir.70 Bu, Hz. İsa'nın, 
İsrâiloğulları'na gönderilen bir peygamber olarak kabul edilmesinin bir 
göstergesidir. Kur'an, aynı zamanda Tevrat’ı doğrulamak ve kendisinden 
sonra gelecek olan Ahmed isimli elçiyi müjdelemek üzere gönderildiğini 
de açıklar.71 Ancak, İsrâiloğulları’na gönderilen Hz. İsa'nın davetine iman 
edenler olduğu gibi, inkâr edenler de vardır.72 Bu, İsrâiloğulları’nın inanç 
bakımından parçalanmışlığına işaret eder. Bir başka ayette ise, inkâr 
edenlerin, Hz. Davud ve Hz. İsa’nın dilleriyle lanetlendiği belirtilir.73 Bu 
ifade, İsrâiloğulları'nın tarihi boyunca inançlarının nasıl bölündüğünü ve 
farklı grupların farklı tutumlar sergilediğini gösterir. 

İsrâiloğulları kavramı, Kur'an'da hem Hz. Musa hem de Hz. İsa'nın 
dönemleriyle ilişkilendirilen bir halkı ifade eder. Bu kavram, nüzul 
sürecinde, sadece Hz. Musa'ya değil, aynı zamanda Hz. İsa'ya da 
göndermelerde bulunarak kullanılmıştır. Bu durum, İsrâiloğulları 
kavramının sadece bir dönemi ve bir peygamberi kapsamadığını, daha 
geniş bir tarihsel ve dini süreci işaret ettiğini gösterir. Kur'an, İsrâiloğulları 
ifadesini kullanırken, geçmişte yaşanan olayları ve bu halkın karşılaştığı 
sıkıntıları hatırlatarak, bu tecrübelerden ders alınmasını teşvik eder. 
İsrâiloğulları'nın adının geçtiği ayetlerde, tarihsel bir bağlamda bu halkın 
geçmişteki inançlarına, peygamberlere karşı tutumlarına ve ilahi mesajları 
nasıl algıladıklarına dair hatırlatmalar yapılır. Bu noktada, İsrâiloğulları 
terimi sadece eski bir halkı değil, aynı zamanda onların inançsal 
sapmalarını ve bu sapmaların toplumsal sonuçlarını da yansıtır. 

 
67 Âl-i İmrân 3/55, 59; Saff 61/6; Nisâ 4/171; Mâide 5/110; Tevbe 9/31; Meryem 19/36. 
68 Zuhruf 43/59; Mâide 5/72. 
69 Mâide 5/109-110. Ayrıca bk., Mukatil b. Süleyman, et-Tefsîrü’l-kebîr, 1/268. 
70 Âl-i İmrân 3/47-49. 
71 Saff 61/6. 
72 Saff 61/14. 
73 Mâide 5/78. 



 . 35İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

İsrâiloğulları kavramının tarihsel bir bağlama sahip olduğunu söylemek 
mümkündür çünkü Kur'an'da bu kavram geçmişe dair birçok olayı ve 
Yahudilerin geçmişte yaşadıkları tecrübeleri aktarmak için sıkça 
kullanılmıştır. Bu kullanımlar, yalnızca dinî bir halk olarak Yahudilerle 
sınırlı kalmaz, aynı zamanda onların önceki nesillerinin tarihsel sürecine 
dair önemli ipuçları sunar. İsrâiloğulları'nın, Yahudilerin ataları olduğu da 
Kur'an'dan çıkarılabilecek bir sonuçtur. Zira bu halkın tarihsel sürecinin, 
Yahudi kimliğinin şekillenmesinde belirleyici bir rol oynadığı 
görülmektedir. Ancak, İsrâiloğulları kavramının nüzul ortamındaki 
anlamı, sadece Yahudilere dair bir referans değil, daha geniş bir tarihsel ve 
toplumsal yapıyı da kapsar. Öte yandan, israiliyat dönemi sonrasında, 
özellikle dilbilimsel açıdan İsrâiloğulları kavramının anlamının değiştiği 
ve muğlaklaştığı düşünülmektedir. Bu dönemde, kavramın başlangıçtaki 
net anlamı, farklı toplumsal ve kültürel bağlamlarda dönüşüme uğrayarak 
daha karmaşık bir hal almıştır. Bu değişim, hem İsrâiloğulları'nın tarihsel 
kimliğinin hem de onların Kur'an'daki yerinin farklı yorumlanmasına yol 
açmıştır. Bu bağlamda, İsrâiloğulları teriminin ve onun tarihsel 
bağlamının, hem Kur'an’ın nüzul sürecinde hem de sonrasında büyük bir 
öneme sahip olduğu söylenebilir. Dolayısıyla, İsrâiloğulları sadece bir 
kavram değil, çok daha derin bir tarihsel ve dini anlam taşıyan bir halkın 
özeti olarak değerlendirilebilir. 

5. Vahiy Sonrası Kullanım Alanları 

Kur'an’da geçen İsrâil kavramı, nüzul sonrası dönemde dilbilimsel 
metinlerde geniş bir şekilde ele alınmış ve farklı kültürlerde, dönemlerde 
çeşitli anlamlarla yorumlanmıştır. Bu kavramın tarihsel süreci, değişen 
kültürel ve dini bağlamlarla şekillenmiş, dolayısıyla araştırmacılar 
tarafından farklı açılardan incelenmiştir. İsrâil terimi, hem etimolojik 
açıdan hem de dini anlamlar bakımından çeşitli yorumlara tabi tutulmuştur. 
Bazı araştırmacılar, İsrâil kelimesinin etimolojik kökenine odaklanarak, 
kelimenin tarihsel ve dilsel evrimini anlamaya çalışmışlardır. Bu 
yaklaşımda, İsrâil kelimesinin kökeni, kök anlamları ve bu anlamların nasıl 
evrildiği önemli bir yer tutmaktadır. Diğer taraftan, bazı yazarlar İsrâil’in 
dini anlamını vurgulamaktadır. Bu bağlamda, İsrâil sadece bir halkı ya da 
etnik bir kimliği değil, aynı zamanda bir peygamberin soyunu ve ilahi bir 
kavmi temsil etmektedir. Bu iki farklı yaklaşım, İsrâil kavramının çok 
yönlü bir şekilde anlaşılmasına yol açmıştır. Farklı yazarların bu kavramı 
nasıl ele aldığını anlamak, hem dini bağlamdaki yorumları hem de kültürel 
ve etimolojik boyutları ortaya koymak açısından önemlidir. Zira İsrâil 



36  . Osman GÖKMEN

 

kelimesinin anlamı, sadece dilsel değil, aynı zamanda kültürel ve tarihsel 
değişimlere de bağlıdır. İsrâil’in kelime anlamı ve bu anlamın çeşitli zaman 
dilimlerinde nasıl şekillendiği, kavramın hem Kur'an’daki hem de sonraki 
metinlerdeki yerini anlamamıza yardımcı olur. İsrâil kavramının 
etimolojik kökenini incelemek, hem dilbilimsel hem de kültürel analizler 
yaparak bu kavramın tarihsel sürecini aydınlatmaktadır. Bunun yanında, 
İsrâil’in lügatlerde, sözlüklerde ve ansiklopedilerde nasıl tanımlandığını 
incelemek, kelimenin farklı metinlerdeki anlam değişimlerini görmemizi 
sağlar. Bu farklı bakış açıları, İsrâil kavramının tarihsel, dini ve kültürel 
bağlamlarda nasıl farklı şekillerde algılandığını ortaya koymaktadır. 

İsrâil kelimesinin kökeni ve aslı üzerine yapılan tartışmalar, 
günümüze kadar süregelmiş ve hala çeşitli görüşlerle açıklanmaya 
çalışılmaktadır. Bu nedenle, İsrâil kavramı, farklı kökler ve kökenler ile 
ilişkilendirilmiş ve çeşitli şekillerde izah edilmiştir. İsrâil kelimesinin 
etimolojik yapısı üzerinde yapılan incelemeler, kelimenin birleşik bir 
yapıya sahip olduğunu öne sürmektedir. Ancak, kelimenin farklı köklerden 
türemesi gerektiği düşüncesi de akademik tartışmalarda yerini almıştır. 
Arapça sözlük yazarları, İsrâil kelimesine çok fazla yer vermemiştir. 
Bunun başlıca nedeni, İsrâil kelimesinin gayr-ı munsarıf (çekimlenmeye 
tabi olmayan) bir sözcük olmasıdır. Yani, bu kelimenin dildeki kullanımı, 
diğer bazı kelimeler gibi yaygın bir şekilde türemiyor ya da eklerle 
değişikliğe uğramıyor olabilir. Bununla birlikte, İsrâil kelimesinin 
etimolojik yapısı üzerinde yapılan tartışmalarda, kelimenin iki ayrı 
bileşenden oluştuğu düşünülmektedir. Birinci bileşen "isrâ" (yani "güç" 
veya "çaba") ve ikinci bileşen "iyl" (yani "önder" ya da "soy") olarak kabul 
edilmektedir. Bu yaklaşımda, kelimenin ilk kısmı Arapçaya ait bir köken 
olarak ele alınırken, ikinci kısmı ise İbranice kökenli olabileceği ve farklı 
köklerin öne sürülmesi gerektiği iddia edilmektedir.74 Dolayısıyla, İsrâil 
kelimesinin kökeni üzerine yapılan araştırmalar, kelimenin dilbilimsel, 
kültürel ve tarihi bağlamdaki anlamını anlamak için oldukça karmaşık bir 
yapıya sahip olduğunu göstermektedir. Bu karmaşıklık, kelimenin kesin 
bir anlamının ve kökeninin belirlenmesinde çeşitli zorluklara yol 
açmaktadır.  

 
74 Bkz., Sa‘lebî, el-Keşf ve’l-beyân ʿan tefsîri’l-Ḳurʾân, 3/256. 



 . 37İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

2-4/8-10. yüzyıllar arasında kaleme alınmış Arapça sözlüklerde, 
İsrâil kavramı genellikle Hz. Ya’kûb’un ismi olarak tanımlanmaktadır.75 
Bu dönemdeki sözlüklerde, İsrâil'in, "Abdullah" anlamına geldiği ve 
 iyl"in ise Allah'ın İbranice isimlerinden biri olduğu ifade/إيل"
edilmektedir.76 Bu dönemdeki çalışmalarda İsrâil kelimesi, çoğunlukla 
Hz. Ya’kûb’un ismi olarak kabul edilirken, aynı zamanda Abdullah anlamı 
içerdiği belirtilmektedir. Ayrıca, İyl’in İbranice ile ilişkilendirilen kökeni 
konusunda da tartışmalar sürdürülmüştür.77 Miladi 5-9/11-15. yüzyıllar 
arasındaki yazılan Arapça sözlüklerde, Hz. Ya’kûb’un İsrâil olduğu,78 
aynı zamanda Abdullah anlamını taşıdığı ve İyl’in İbranice ile 
ilişkilendirilen iddialarının sürdüğü gözlemlenmektedir.79 Bununla 
birlikte, Hz. Ya’kûb’a neden İsrâil denildiği hakkında da bazı açıklamalar 
bulunmaktadır. Bu açıklamalara göre, Hz. Ya’kûb’a gücü, sağlam 
karakteri ve otoritesi sebebiyle İsrâil denildiği düşünülmektedir. Bu 
yorumu destekleyen bir rivayete göre, bir melek, Hz. Ya’kûb için "Allah 
gücünü arttırsın -إِلإ  ,İsrâ-il" şeklinde bir dua etmektedir. Zamanla/سرا 
meleğin dua ederken kullandığı bu kelimeler birleşerek "إسرائيل/İsrâil" 
biçiminde tek kelime haline geldiği aktarılmaktadır.80 Ancak, söz konusu 

 
75 Ebû Abdurrahmân el-Halîl b. Ahmed b. Ömer b. Temîmî el-Basrî Ferâhidî (el-Fürhûdî), 
Kitabü’l-‘Ayn, thk. Mehdi el-Mahzûmî, İbrahim es-Sâmirâî (Mektebet’ül-Hilal, ts.), 1/181; 
Muhammed B. Ahmet Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, thk. Muhammed Murip (Beyrut: Dârü’l-
İhya el-Turasü’l-Arabî, 2001), 1/183. 
76 Ezherî, Tehzîbü’l-Luga, 15/314. Ayrıca bkz., Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd 
el-Âmilî et-Taberî, Câmiʿu'l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi'l-Ḳurʾân, nşr. ʿAbdullâh b. 
ʿAbdilmuḥsin et-Turkî, c. I-XXIV, Riyad: Dâru Hicr, 1422/2001, 2/390- 391. Beytü’l-
makdis’teki ışıkları söndüren cini yakalaması sebebiyle Ya’kûb’a isim olarak verildiği 
konusundaki farklı bir görüş için bkz., Sa‘lebî, el-Keşf ve’l-beyân ʿan tefsîri’l-Ḳurʾân, 
3/258. 
77 Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 1/553. 
78 Ebu’l-Kāsım Hüseyin b. Muhammed b. el-Mufaddal Râgıb el-İsfahânî, Tefsîru Râġıb el-
İsfahânî, thk. Muhammed Abdulaziz Besyunî (Külliyyetü’l-Âdâb, 1999), 2/715; Ebu’l-
Kāsım Tâcü’l-kurrâ Burhânüddîn Mahmûd b. Hamza b. Nasr Kirmânî, Ġarâʾibü’t-tefsîr ve 
ʿacâʾibü’t-teʾvîl (Beyrut: Dârü’l-Kıble li’l sekafeti’l-İslâmîye, ts.), 1/86. Başka 
peygamberler için kullandıldığına yönelik iddia için bk., Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. 
Muhammed el-Hârizmî Zemahşerî, el-Keşşâf ʿan hakāʾikı ğavâmizi’t-tenzîl (Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-Arabî, 1986), 1/130; İbnü’l-Cevzî, Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr, 3/131. 
79 Ebü’l-Hasan Ali b. İsmâil İbn Sîde Mursi, el-Muhkem ve’l-muhîtü’l-aʿzam, thk. 
Abdülhamid Hindavî (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000), 1/246; Hasan b. 
Muhammed b. Hasan Sagani, et-Tekmile ve’z-zeyl ve’s-sıla li-kitabi Taci’l-luga ve 
sıhahi’l-Arabiyye, thk. Abdulalim et-Tahavi (Kahire: Matbaatu Dârü’l-Kütüb, 1970), 
1/217; İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, 116. 
80 Ebü’l-Münzir Seleme b. Müslim Avtebi Suhari, Kitabü’l-İbane fi’l-Lugati’l-Arabiyye, 
thk. Abdulkerim Haliyfe vd. (Maskat: Vizareti el-Turas el-Kavmi ve es-Sekafe, 1999), 
2/11. 



38  . Osman GÖKMEN

 

bahsi geçen genel kanının aksine, Arap dili âlimlerinden Cevâlîkî (ö. 
540/1145) İsrâil kelimesinin kökenine dair farklı bir yorumda 
bulunmaktadır. Cevâlîkî, İsrâil kelimesinin Arapça olmadığını tespit 
ederek, sözcüğün İbranice kökenli olduğuna dair yaygın görüşlerin aksine 
Arap diline Süryaniceden geçtiğini ileri sürmektedir.81 Cevâlîkî, özellikle 
dilsel geçiş süreçleri üzerinde durarak, Süryanice'nin Arapçaya etkisini 
vurgulamış ve bu kelimenin kökeni olarak Süryaniceyi işaret etmiştir. Bu 
görüşte, İsrâil’in Hz. Ya’kûb’un lakabı olarak değerlendirildiği ve "Allah 
ile savaşan/güreşen" anlamını taşıdığı belirtilmektedir. Bu yorum, İsrâil 
kelimesinin kökenine dair önemli bir farklı görüş sunmaktadır ve İsrâil 
kavramının tarihsel süreçteki anlam dönüşümünü farklı bir açıdan ele 
almaktadır. Ayrıca, Arap dili tarihinin ve kelime kökenlerinin 
incelenmesinde farklı bir perspektif sunmakta ve Arapçanın, özellikle de 
Kur'an'daki yabancı kökenli kelimelerin nasıl bir dilsel evrim geçirdiği 
sorusuna farklı bir ışık tutmaktadır.  

10-14/16-20. yüzyıllar arasına tarihlenen Arapça sözlüklerde, 
önceki dönemlerdeki yorumların devam ettiği ve İsrâil isminin çoğunlukla 
yine Hz. Ya’kûb’a atfedildiği görülmektedir.82 Bu dönemde İsrâil’in 
“Abdullah” anlamına geldiği belirtilmekle birlikte, ayrıca Allah’ın 
seçilmişi (safvetullah) veya Allah katında şerefli, hayırlı olan (seriyyullah) 
anlamlarına da geldiği öne sürülmektedir.83 Bazı sözlüklerde ise İsrâil’in 
gece yürüyen veya yolculuk yapan (yesrî bi’l-leyl) anlamına geldiği iddia 
edilmektedir. Bu anlamın, Hz. Ya’kûb’un kardeşi Esav’dan kaçarken 
kullandığı taktik ile ilişkilendirilebileceği düşünülmektedir.84 Bu 
yorumun kökeni, Kur’an’da yer almayan ancak Tevrat’ta bulunan Ya’kûb 
ile Esav arasındaki anlatıya dayanmaktadır. Tevrat’a göre, Ya’kûb’un 
kutsama hakkını kardeşi Esav’dan hile ile alması detaylı bir şekilde 
anlatılmaktadır. Söz konusu anlatıda, Ya’kûb’un babası İshak 
yaşlandığında gözleri kör olmuştur ve ölmeden önce oğlu Esav’ı kutsamak 
istemektedir. Ancak İshak’ın körlüğünden yararlanan Rebeka, Ya’kûb’u 
Esav gibi giydirir ve ona yemek hazırlayarak babasına götürmesini sağlar. 

 
81 Mevhûb b. Ahmed Cevâlîkî, El-Mu’arreb mine’l-kelâmi’l-a’cemî alâ hurufi’l-mu’cem 
(Şam: Dârü’l-Kalem, 1990), 106-107. 
82 Muhammed Murtazâ Zebîdî, Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-Kâmûs, thk. Kurul (Kuveyt: 
Vizaretü’lİrşad ve’l-Enba, 1965), 3/404; 29/196. 
83 Bkz., Taberî, Câmiʿu’l-beyân fî tefsîri’l-Kurʾân, 1/593. Ayrıca bkz., Reuven Firestone, 
"Ya`qub", Encyclopedia of Islam (New Edition), c. XI, Leiden: E. J. Brill, 2002, s. 254. 
84 Eyyub b. Musa El-Hüseyni Ebü’l-Beka Kefevi, el Külliyyat Mucem fil Mustalahat vel 
Furukil Lugaviyye, thk. Adnan Derviş, Muhammed (Beyrut: Dârü’r-Risale, ts.), 115. 



 . 39İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

Bu şekilde, İshak Esav yerine Ya’kûb’u kutsar.85 Esav bu durumu 
öğrendiğinde kardeşine kin besler ve onu öldürmeye karar verir. Bu 
tehdide karşılık olarak Rebeka, Ya’kûb’a dayısı Lavan’ın yanına kaçması 
gerektiğini söyler.86 Bu olaylar sonucunda, kardeşi Esav’dan öldürülme 
korkusu yaşayan Ya’kûb’un geceleyin yolculuk yapması ve gündüzleri 
saklanması sebebiyle87 “İsrâil” adı verilmiş olabileceği öne sürülmektedir. 
Ancak, bu iddia Tevrat temelli olmakla birlikte, anlatılan olayla 
çelişmektedir. Tevrat’ta, Ya’kûb’un geceleyin uyuduğu ve gündüzleri 
yürüdüğü açıkça ifade edilmektedir.88 Kur’an açısından 
değerlendirildiğinde ise Hz. Ya’kûb’un Esav ile olan ilişkisi 
anlatılmamaktadır. Kur’an’da, Hz. Ya’kûb’un peygamber olarak 
seçilmesi, Esav ile çekişmeleri üzerinden değil, daha çok Hz. İbrahim’e 
verilen söz ve müjdeye dayandırılmaktadır. Bu bağlamda, Kur’an’daki 
“Ona İshak ve Ya’kûb’u bağışladık, soyundan gelenlere peygamberlik ve 
kitap verdik”89 ayeti, Hz. Ya’kûb’un peygamber olarak seçildiğini açıkça 
vurgulamaktadır. Bununla birlikte, Tevrat’taki Ya’kûb ve Esav arasındaki 
çekişme, Kur’an’a ters düşmektedir. Kur’an, Ya’kûb’un peygamberliğini, 
Esav ile ilişkisi üzerinden değil, ilahi bir seçimin sonucu olarak kabul 
etmektedir. Bu noktada, Hz. Yusuf’un peygamberlik süreci de önemli bir 
yer tutmaktadır. Zira Hz. Yusuf’un gördüğü rüyalar ve kardeşleri 
tarafından uğradığı zulüm, bu sürecin ilahi bir seçime dayandığını 
göstermektedir.90  

Yeni dönem Arapça sözlüklerinde, önceki dönemdeki yorumların 
devam ettiği ve aynı zamanda kavramın kökenine ilişkin daha 
derinlemesine çalışmalar yapıldığı görülmektedir.91 Örneğin, et-Tahkik fi 
kelimâti’l-Kur’ani’l-Kerim adlı eserin müellifi Mustafavi (ö. 2005), 
Kur’an kelimeleri üzerine yaptığı çalışmada "İsrâ" kelimesinin İbranice 
kökenli olduğunu belirtmekte ve bunun Arapçada "esr" kelimesine karşılık 
geldiğini tespit etmektedir. Ayrıca, aynı çalışmada "İsrâil" kelimesinin de 
"Abdullah" anlamına gelebileceğini ifade ederek, "Allah’ın denetim ve 

 
85 Bereşit/Tekvin, 27:1-40. 
86 Bereşit/Tekvin, 27:41-45. 
87 Ebü’l-Leys İmâmü’l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm Semerkandî, 
Baḥru'l-ʿUlûm, nşr. Maḥmûd Mataracı, c. I-III, Beyrut: Dâru'l-Fikr.   ty, 1/47. 
88 Bereşit/Tekvin, 28:11, 18-22. 
89 Ankebût 29/27. 
90 Bereşit/Tekvin, 35:5-6; 37:8-9 krş. Yûsuf 12/4. 
91 Muhammed Emin Muhibbî, kasdüs sebil fi lugatil arabiye mine dahil (Riyad: Mektebetü’l 
el-Tevbe, 1994), 179. 



40  . Osman GÖKMEN

 

gözetim altında tuttuğu, kendisine bağlı kıldığı kimse" anlamlarını 
barındırmasının mümkün olduğunu dile getirmektedir.92 Muhammed 
Abdulhalim ve Said M. Bedevi'nin (ö. 2014) kaleme aldıkları sözlükte ise 
"İsrâil" teriminin İbranice kökenli bir özel isim olduğu ve iki anlamla 
ilişkilendirilebileceği açıklanmaktadır. İlk olarak, Meryem suresinin 58. 
ayetinden hareketle, "İsrâil"in Ya’kûb peygamberi ifade ettiği iddia 
edilmektedir. İkinci olarak, "gece yürüyüşü" anlamına gelen sry köküne 
atıfta bulunularak "İsrâil’in çocukları" veya "İsrâiloğulları" anlamına 
geldiği, dolayısıyla Yahudiler’i ifade ettiği aktarılmaktadır. Abdulhalim ve 
Bedevi, "İsrâiloğulları" ifadesinin, "İsrâil’in çocukları" yani Yahudiler 
anlamına gelmesini, İsrâ suresinin 4-8. ayetlerinden hareketle 
açıklamaktadır.93 

İsrâil kelimesinin ikinci kısmı olan îyl (إيل) üzerine yapılan 
çalışmalar, bu terimin anlamına dair farklı yorumları içermektedir. Genel 
olarak, îylun ifadesi İbranice veya Süryanice bir kelime olarak tanımlanır 
ve "Tanrı"nın bir adı olarak açıklanır. Bunun yanı sıra, îyllun'un, îylun'un 
diyalektik bir varyantı olabileceği ve Arapçaya bu şekilde aktarılmış 
olabileceği ileri sürülmektedir. îyl kelimesinin farklı isimlerle 
birleştirilmesi de dikkat çekicidir. Örneğin, Cebraîl (Cebrail) ismi, İbranice 
"adam", "güçlü adam" veya "kahraman" anlamına gelen c-b-r kökü ile 
"Tanrı" anlamına gelen îyl köklerinden türetilmiş birleşik bir kelimedir. 
Ayrıca, îyl kökünden türetilen kelimeler arasında Allah ya da Âl köklerine 
dayanan türevler de bulunmaktadır. Bu kökün aktif ortacının l-îl veya Âil 
olması ve "denetleyici" veya "yönetici" anlamına gelmesi de mümkündür. 
Bu açıklamalar ışığında, îyl kavramının İsrâil kelimesine yüklediği anlam 
üzerinde daha derinlemesine bir inceleme yapılması önemlidir.94 İlâh 
kavramı ve bu kavramın îyl ile olan ilişkisi de ilerleyen çalışmalarda ele 
alınarak, kelimenin anlamını daha iyi kavrayabilmek mümkündür. 

Bu noktada, İsrâil isminin Tevrat etkisi altında açıklanmasının yanı 
sıra, Kur’an’ın bu ismi Hz. Ya’kûb ile ilişkilendirmemesi, önemli bir 
eleştiri alanı yaratmaktadır. Kur’an’da İsrâil isminin, Hz. Ya’kûb'a 
atfedilmemesi, İsrâiliyat literatüründe yer alan yorumların doğrudan 

 
92 Allâme Mustafavi, et-Tahkik fi kelimâti’l-Kur’ani’l-Kerim (Tahran: merkez neşr Êser 
Âlleme Mustafai, 1385), 1/193. 
93 Said M. Bedewi - Muhammed Abdulhalim, Arabıc-Englısh Dictıonary of Qur’anıc Usage 
(LeidenBoston: Brill, 2008), 28. 
94 Malik Ghulam Farid, Dictionary of the Holy Qur’an With References and Explanation of 
the Text (United Kingdom: Islam Internaional Publications Limited, 2006), 49. 



 . 41İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

aktarılmasının doğru bir yöntem olmadığını ortaya koymaktadır. Özellikle 
Arapça sözlüklerde bu tür aktarımlar yapılırken, Kur’an’daki metnin farklı 
bağlamına dikkat edilmemesi, sözlüklerin bir anlam kaymasına yol 
açmaktadır. Kur’an’ın, İsrâil ismini Hz. Ya’kûb'a doğrudan atfetmemesi, 
bu ismin Tevrat’ın yorumlarına dayandırılmadan ele alınması gerektiğini 
işaret etmektedir. Bu durum, sözlüklerde yapılan İsrâil ve Ya’kûb ilişkisini 
sorgulamadan aktarmanın, aslında Kur’an'ın sahip olduğu özgün bakış 
açısını göz ardı etme riski taşıdığını gösteriyor. Bunun yerine, İsrâil 
kelimesinin anlamına odaklanarak, Kur’an'daki metnin ışığında bir analiz 
yapmak, daha sağlıklı bir yaklaşım olacaktır. Bu bağlamda, İsrâil'in Hz. 
Ya’kûb ile ilişkilendirilmeden, kelimenin anlamına dair yapılacak 
derinlemesine çalışmalar, hem Kur’an’ın öngördüğü bakış açısını hem de 
İsrâiliyat literatürünün etkisini doğru bir şekilde ortaya koyacaktır. Bu tür 
bir yaklaşım, Kur’an’daki “tashih edici bilgiye” olan saygıyı koruyarak, 
eski metinlerin etki alanından bağımsız bir değerlendirme yapmayı 
mümkün kılacaktır. 

İsrâil kavramı, İbranice sözlüklerde ve İsrâiliyat literatüründe 
genellikle Tevrat anlatısına dayandırılarak anlamlandırılmaktadır.95 Bu 
bağlamda, Tevrat’ta İsrâil kelimesi üzerine yapılan yorumlar farklılıklar 
gösterse de genel olarak Ya’kûb’un Tanrı ile mücadelesi ve üstün gelmesi 
gibi temalar öne çıkmaktadır.96 Yahudi filozofu Filon (ö. 50), İsrâil 
kelimesini “Tanrı’yı gören” anlamında yorumlamaktadır. Filon’a göre, 
burada “görme” kelimesi manevi bir derinlik ifade etmekte olup, “Tanrı’yı 
ve dünyayı tefekkür eden zihin” anlamına gelir.97 Ayrıca, İbranice 
kelimenin kökeni olan “sarar” fiilinin, İsrâil kelimesinin anlamını “üstün 
olmak” ve “güçlü olmak” gibi tanımlar üzerinden açımladığı 
görülmektedir.98 Sadya Gaon (ö. 942), İsrâil kavramını “Yisra” (üstün 
gelmek) ve “El” (Tanrı) kelimelerinin birleşimi olarak yorumlamakta ve 
İsrâil’i “Tanrı ve insanlar katında üstün biri” ya da “yönetici” olarak 
tanımlamaktadır. Gaon ayrıca, “sarah” (mücadele-ısrar) fiil kökünden 

 
95 Örneğin bkz. Wilhelm Gesenius, Gesenius’ Hebrew and Chaldee Lexicon to the Old 
Testament Scriptures, çev. Samuel Prideaux Tregelles (USA: Gorgias Press, 2012), 357. 
96 Bereşit/Tekvin, 32:30. 
97 Charles Thomas Robert Robert Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient 
Judaism and Some Early Christian Writings: From Victorious Athlete to Heavenly 
Champion (New York: Oxford University Press, 2005), s. 12-13; Salime Leyla Gürkan, 
“İsrâîl ve Ya‘kūb İsimlerinin Etimolojisi Üzerine Bir Değerlendirme” 38 (2017), 238. 
98 Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some Early 
Christian Writings: From Victorious Athlete to Heavenly Champion, 62-63. 



42  . Osman GÖKMEN

 

hareketle, İsrâil’in “Tanrı’nın temsilcisiyle mücadele edip üstün gelen” bir 
figür olarak anlaşılabileceğini öne sürmüştür.99 Goitein (ö. 1985) ise, 
İsrâil kelimesinin şeklinin Süryanice kökenli olmadığını savunmakta, 
“Yisra’el” ve “Isrâ’il” yazımlarının geleneksel olduğunu 
belirtmektedir.100 Ayrıca, Rabbinowitz (ö. 1984), İsrâil kelimesinin 
etimolojisinin “doğru” anlamındaki “yaşar”101 kelimesiyle 
ilişkilendirilebileceğini ve daha doğru bir açıklamanın “Tanrı doğrudur” 
anlamındaki “Yişra-el” olduğunu ifade etmektedir. Rabbinowitz, 
“Yeşurun” kelimesinin de benzer bir anlamda kullanıldığına işaret 
etmektedir.102 Modern dönemdeki Yahudi bilimci H. Schiffman, İsrâil 
teriminin İbranice kökenli olduğunu ve Ya’kûb’un bir melekle güreştikten 
sonra adının İsrâil olarak değiştirildiğini hatırlatarak, bu terimin on iki 
kabileden oluşan topluluğun adı olarak kabul edildiğini vurgulamaktadır. 
İsrâil kavramının farklı İbrani ve Yahudi yorumlarına dayandığını ve 
Kur’an’daki anlamlandırmalarla farklılık gösterdiğini ortaya koymaktadır. 
Bununla birlikte, Tevrat’ta İsrâil kelimesinin anlamı çoğunlukla Ya’kûb’a 
dayandırılarak şekillendirildiğinden,103 bu bağlamda yapılan İsrâiliyat 
literatürüne dayalı yorumların Kur’an’daki metinle örtüşmediği açıkça 
görülmektedir.104 Bu durum, Kur’an’ın İsrâil kelimesi ve Ya’kûb’la 
ilişkisine dair doğru bir yorum yapabilmek için daha özgün ve temele 
dayalı bir yaklaşımı gerektirmektedir. 

Yahudi araştırmacı Reuven Firestone, Ya’kûb'un İsrâil ismini 
almasına neden olan olayları Esav üzerinden yorumlamaktadır. 
Firestone’un ilk yorumuna göre, Ya’kûb’a İsrâil denmesinin sebebi, Allah 
katında asıl olanın Ya’kûb olmasıdır (sariyy Allah). Firestone, bu ismin 
verilmesinin gerekçesini, Esav’ın doğumda annesinin rahmini tıkayarak 
Ya’kûb’un ilk doğmasını engellemeye çalışması105 olarak 
açıklamaktadır. Tevrat’a göre, Esav, annesini öldürmekle tehdit ettiği için, 

 
99 Sa’adya Gaon (Saîd b. Yûsuf  Feyyûmî), Tevrat (Tora) Tefsiri, çev. Nuh Arslantaş 
(İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2018), 273-287. Ayrıca bkz., Gürkan, “İsrâîl ve 
Ya‘kūb İsimlerinin Etimolojisi Üzerine Bir Değerlendirme”, 237. 
100 S.D. Goitein, "Banū Isrāʾīl", Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 English), 
editör: P.J. Bearman, 2012, 2/1020-1022. 
101 Bereşit/Tekvin, 32:28. 
102 Louis Isaac Rabinowitz, “Israel”, Encyclopaedia Judaica second Edıtıon, ed. Fred 
Skolnik (Detroit: Thomson Gale, 2006). 
103 Bereşit/Tekvin, 32:22-28. 
104 Lavrence. H. Schiffman, Dictionary of NewTestament Background, ed. Craig A. Evans 
- Stanley E. Porter ve diğr., (USA: InterVarsity Press, 2000), “Israel, Land of”, 554-558. 
105 Bereşit/Tekvin, 25:26. 



 . 43İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

Ya’kûb, Esav’ın topuğunu tutarak ondan sonra doğmayı kabul etmiştir. 
Firestone’un ikinci yorumu ise, başka bir Tevrat anlatısıyla106 
ilişkilendirilmektedir. Bu yoruma göre, Ya’kûb’un Esav’dan kaçarken 
gündüzleri saklanıp geceleri yürümesi (yesrî bi’l-leyl) sebebiyle İsrâil 
adını almış olabilir.107 Ancak, yukarıda da belirtildiği gibi, Tevrat’a göre 
Ya’kûb, Esav’dan kaçarken geceleri uyuyup gündüzleri yürüyerek 
dayısının yanına ulaşmıştır.108 Bu olay, Firestone’un önerdiği şekilde 
İsrâil isminin verilmesinin gerekçesi olarak kullanılmak yerine, Tevrat’ın 
kendi anlatısında farklı şekilde yer almaktadır.  

Bazı sözlüklerde İsrâil ismi, farklı anlamlarla 
ilişkilendirilmektedir. Bunlar arasında, Allah’ın samimi dostu veya 
Allah’ın hizmetkârı109 gibi dini ve manevi bir yücelik taşıyan anlamlar da 
bulunmaktadır. Bununla birlikte, bazı araştırmacılar, İsrâil ismini eski bir 
kabile ismi olarak da ele almaktadır.110 Bu, özellikle tarihî bir bağlamda, 
İsrâil kavramının sadece bir kişiyle değil, aynı zamanda bir toplum veya 
halkla ilişkilendirilmesine olanak tanır. Örneğin, Smith’s Bible 
Dictionary'de İsrâil kelimesi, İbranice “sar” (prens) kelimesiyle 
ilişkilendirilerek, bu kelimenin “Tanrı’nın yardımıyla var olan”, “prens”, 
“lider”, “Tanrı’nın prensi”, “Tanrı’nın lideri” ve “Tanrı’nın askeri” 
anlamlarını taşıdığı ifade edilmektedir.111 Bu tanımlar, İsrâil’in Tanrı ile 
kurduğu özel ilişkiyi ve O’nun adına hareket etme sorumluluğunu 
vurgular. Burada İsrâil yalnızca bir birey olarak değil, aynı zamanda 
Tanrı’nın iradesini temsil eden ve toplumu yönlendiren bir figür olarak 
karşımıza çıkmaktadır. Bu, İsrâil isminin manevi bir önderliği simgelediği 
ve Tanrı’nın yolunda bir liderlik görevini üstlendiği anlamına gelir. Buna 
paralel olarak, başka bir sözlükte ise İsrâil kelimesinin İbranice kökenli 
olduğu ve “Tanrı’nın prensi” anlamına geldiği ifade edilmektedir.112 Bu 

 
106 Bereşit/Tekvin, 27:1-45. 
107 Reuven Firestone, "Ya`qub", Encyclopedia of Islam (New Edition), c. XI, Leiden: E. J. 
Brill, 2002, s. 254. 
108 Bereşit/Tekvin, 28:11; 18-22. 
109 Thomas Patrick Hughes, A Dictionary of Islam (London, 1885), 221. 
110 M. Dukstra, “Jacop”, Dictionary of Deities and Demons in the Bible Second Edition, ed. 
Karel van der Toom vd. (Leiden, Boston, Köln: Brill, 1999), 459-461. 
111 Sir William Smith, Smith’s Bible Dictionary: Comprising Its Antiquities, Biography, 
Geography, Natural History and Literature with the Latest Researches and References to 
the Revised Version of the New Testament (JC Winston: USA, 1884), 270; Gürkan, “İsrâîl 
ve Ya‘kūb İsimlerinin Etimolojisi Üzerine Bir Değerlendirme”, 238. 
112 John Penrıce, A Dıctıonary And Glossary of The Koran (Delhi: Adam Publishers, 1991), 
5. 



44  . Osman GÖKMEN

 

sözlükte, İsrâil kelimesinin iki çekime sahip olduğu113 iddia edilmektedir: 
 Asr” ve “Sary” gibi iki farklı çekim, kelimenin fonetik ve“ ."سرى" ve "أسر "
morfolojik özellikleriyle bağlantılıdır. Bu bağlamda, kelimenin anlamı 
daha derinlemesine bir çözümleme ile anlaşılmakta ve İsrâil isminin, 
Tanrı’ya yakınlık ve yönetim anlamındaki özellikleri üzerinde 
durulmaktadır. İsrâil isminin Tanrı ile olan ilişki ve liderlik bağlamında 
yorumlanması, kelimenin kutsal kitaplardaki kullanımının ötesinde, 
İbranice ve Süryanice metinlerdeki tarihî ve kültürel arka planı da yansıtır. 
Bazı açıklamalarda, bu ismin “Tanrı ile birlikte/sayesinde güçlü olan” veya 
“Tanrı’nın lütfuyla öne çıkan” bir figürün adı olduğu vurgulanmaktadır. 
Dolayısıyla, İsrâil ismi, sadece bir kişi veya bir halkın adı olmanın 
ötesinde, bir manevi sorumluluk, Tanrı’nın yeryüzündeki temsili ve ilahi 
iradeye boyun eğme anlamını taşır. 

Yahudi ve İslam geleneğinde İsrâil kavramı, genellikle Ya’kûb ile 
ilişkilendirilmektedir. Her iki geleneğe göre de İsrâiloğulları, Ya’kûb’un 
çocukları anlamına gelir. Bu geleneksel yorum, İsrâil adının Ya’kûb’u 
ifade ettiğini ve dolayısıyla İsrâil halkının, Ya’kûb soyunun seçilmişliğini 
simgelediğini ortaya koymaktadır. Ancak, İsrâil isminin kökeni ve anlamı 
konusunda net bir görüş birliği yoktur. Yahudi düşüncesinde, İsrâil 
isminin, Ya’kûb'un Tanrı'yla olan yakın ilişkisini ve seçilmişliğini 
vurgulamak amacıyla kullanıldığı kabul edilmektedir. İsrâil, Tanrı’nın 
lütfuyla öne çıkan, O’nun iradesine ve yoluna tabi bir halkı temsil eder. Bu 
sebeple İsrâil isminin, Ya’kûb’un soyunun özel bir seçilerek 
belirlenmesiyle bağlantılı olduğu vurgulanır. İslam geleneğinde de benzer 
bir anlayış hâkimdir. İslam’a göre İsrâil kavramı, Ya’kûb'u ifade eder ve 
İsrâiloğulları terimi, Ya’kûb’un çocukları olarak kabul edilir. Kur’an-ı 
Kerim’de İsrâil kelimesi, özellikle Benî İsrâil terimiyle birlikte sıkça 
geçmektedir. İslam düşüncesinde, İsrâil kavramı, Tanrı’nın Ya’kûb ve 
soyunu özel olarak seçmesi ve onlara çeşitli nimetler vermesiyle 
ilişkilendirilir. Ancak İsrâil isminin anlamı hakkında tarih boyunca farklı 
yorumlar yapılmıştır. Eski Yahudi metinlerinde İsrâil ismi, bazen Tanrı’ya 
yakınlık ve Tanrı ile ilişkiyi simgeleyen anlamlar taşırken, bazen de güç 
veya zafer gibi anlamlarla ilişkilendirilmiştir. Bazı Yahudi yorumcuları, 
İsrâil kelimesinin “Tanrı’nın yardımıyla zafer kazanmak” gibi anlamlarla 

 
113 Hangi lafızlarla zikredildiği konusunda bkz., Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl ez-
Zeccâc, Meʿâni'l-Ḳur'ân ve İʿrâbuhu, nşr. ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî, (Beyrut: ʿÂlemu'l-
Kutub, 1988), 1/180. 



 . 45İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

ilişkilendirilmesini savunmuşlardır. Öte yandan, modern araştırmacılar 
arasında, İsrâil isminin tam olarak ne anlama geldiği ve kökeninin ne 
olduğu konusunda farklı görüşler bulunmaktadır. Kimi araştırmacılar, 
İsrâil isminin kökeninin eski Semitik dillerine dayandığını, kimileri ise bu 
ismin bir soyu ifade etme terimi olarak evrildiğini öne sürmektedir. Yahudi 
ve İslam geleneği İsrâil kavramını genel olarak Ya’kûb’a işaret edecek 
şekilde kabul etse de her iki gelenek de İsrâil isminin anlamını farklı bakış 
açılarıyla yorumlamaktadır. Bu nedenle sözlüklerde veya dini metinlerde 
İsrâil kavramıyla ilgili kesin bir sonuca ulaşmak oldukça zordur. İsrâil 
isminin ve kavramının anlamı, tarihsel bağlama, kültürel ve dini 
perspektife göre değişiklik göstermektedir. Bu nedenle, Hz. Muhammed’in 
ve o dönemdeki insanların İsrâil kavramını nasıl ve hangi anlamlarla 
kullandığını anlamak için, dönemin hadislerine başvurmak önemlidir. 
Hadisler, İslam’daki dini anlayışın ve kavramların nasıl evrildiğini ve ne 
şekilde yorumlandığını anlamak için önemli bir kaynaktır. Hadislerdeki 
İsrâil ve İsrâiloğulları ile ilgili açıklamalar, hem İslam hem de Yahudi 
geleneklerinin ortak kavram kullanımlarını ve yorumlarını inceleme fırsatı 
sunar. 

Sonuç 

İsrâil kavramı, hem Yahudi hem de İslam geleneklerinde derin 
teolojik, tarihsel ve kültürel anlamlar taşımaktadır. Her iki gelenekte de 
İsrâil ismi, peygamberlerden biri olan Ya’kûb ile özdeşleştirilmiş ve bu 
isim üzerinden şekillenen İsrâiloğulları terimi, Ya’kûb’un soyunu ifade 
eden bir kavram olarak yaygın bir şekilde kullanılmaktadır. Ancak, İsrâil 
isminin kökeni, anlamı ve bu isimle ilişkilendirilen hikâyeler konusunda 
gerek dini metinlerde gerekse akademik yorumlarda farklı görüşler 
bulunmaktadır. Yahudi geleneğinde İsrâil, Ya’kûb’un seçilmişliğini ve 
Tanrı ile olan özel ilişkisini simgelerken, İslam geleneğinde de bu kavram, 
benzer şekilde Ya’kûb’un kimliği ve onun soyunun tarihsel önemine vurgu 
yapmaktadır. Bununla birlikte, kavramın etimolojik temeli ve anlam 
derinliği, farklı yorumlara ve anlatılara konu olmuştur. Yahudi 
kaynaklarında İsrâil kelimesi, “Tanrı ile mücadele eden”, “Tanrı’nın 
prensi” ya da “Tanrı ile güçlü olan” gibi anlamlarla ilişkilendirilirken, 
İslam kaynaklarında daha çok Ya’kûb’un peygamberlik misyonunu ve 
onun soyunun kutsallığını ifade etmek üzere kullanılmıştır. Tarihsel 
süreçte İsrâil ismi, dini metinlerin anlatılarıyla şekillenmiş ve bu anlatılar 
farklı kültürel ve teolojik bağlamlarda yeniden yorumlanmıştır. Örneğin, 
bazı Yahudi kaynaklarında Ya’kûb’un kardeşi Esav ile olan mücadelesi ve 



46  . Osman GÖKMEN

 

Tanrı ile güreş hikâyesi bu ismin doğuşuyla ilişkilendirilirken, İslam 
geleneğinde Ya’kûb’un peygamber olarak manevi liderliği ön plana 
çıkarılmıştır. Aynı zamanda, modern dönemde yapılan akademik 
çalışmalar, İsrâil kelimesinin hem etimolojik hem de sembolik yönlerini 
irdeleyerek, bu kavramın çok katmanlı yapısını ortaya koymaktadır. Bu 
bağlamda, İsrâil kavramı, sadece Ya’kûb’un kişisel kimliğini ifade etmekle 
kalmaz, aynı zamanda onun soyunun tarihsel, teolojik ve toplumsal 
önemini vurgular. Hem Yahudi hem de İslam geleneğinde bu kavram, bir 
peygamberin ismi olmanın ötesinde, Tanrı ile bir bağlılığı, seçilmişliği ve 
toplumsal kimliği ifade eden derin bir sembol haline gelmiştir. Tüm bu 
farklı bakış açıları ve yorumlar, İsrâil isminin tarih boyunca süregelen dini 
ve kültürel etkilerini anlamamıza olanak sağlamaktadır. 

Yahudi düşüncesine göre İsrâil ismi, Ya’kûb’un Tanrı ile kurduğu 
özel bağın ve seçilmişliğinin güçlü bir simgesi olarak kabul edilir. Bu 
anlayışta, İsrâil kavramı, sadece Ya’kûb’un bireysel kimliğiyle sınırlı 
kalmaz; aynı zamanda onun soyundan gelen topluluğun, yani 
İsrâiloğulları'nın, Tanrı tarafından seçilmiş halk olma statüsünü ifade eder. 
Yahudi geleneğinde bu kavram, Tanrı’nın halkıyla yaptığı ahitlerin ve 
verdiği nimetlerin bir göstergesi olarak kutsal bir anlam taşır. Bununla 
birlikte, İsrâil kelimesinin anlamına dair yapılan farklı yorumlar, kelimenin 
etimolojik ve sembolik boyutlarını da ortaya koyar. Bazı yorumlara göre, 
İsrâil, "Tanrı ile mücadele eden", "Tanrı ile güçlü olan" ya da "Tanrı’nın 
zafer kazandırdığı kişi" anlamlarını içerir. Bu bağlamda, Ya’kûb’un Tanrı 
ile güreş hikâyesi gibi anlatılar, bu kavramın dini metinlerdeki derinliğini 
ve sembolik anlamını güçlendiren önemli unsurlar olarak öne çıkar. Diğer 
yorumlarda ise, kelimenin "güç", "zafer" ve "üstünlük" gibi anlamlarla 
ilişkilendirilmesi, Tanrı’nın Ya’kûb ve onun soyuna verdiği üstünlük ve 
kudretin bir yansıması olarak değerlendirilmiştir. Yahudi geleneğinde 
İsrâil, yalnızca bir isim değil, aynı zamanda kutsal bir misyonun, Tanrı ile 
yakın bir ilişkinin ve seçilmiş bir topluluğun dini ve kültürel kimliğinin 
temsili olarak derin bir anlam barındırır. Bu kavram, Ya’kûb’un kişisel 
hikâyesinden yola çıkarak, Tanrı’nın halkı ile kurduğu ahlaki ve manevi 
bağın bir sembolü haline gelmiştir. 

İslam geleneğinde İsrâil kavramı, Ya’kûb peygamberi ifade etmek 
için kullanılır ve Ya’kûb’un soyundan gelenler, İsrâiloğulları olarak 
tanımlanır. Kur’an ve hadislerde bu terim, Benî İsrâil halkının tarihine ve 
onların Tanrı tarafından seçilmiş, yol gösterilmiş bir topluluk olduğuna 
vurgu yapmak amacıyla geçmektedir. İslam düşüncesinde, İsrâil kavramı, 



 . 47İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

Tanrı ile Ya’kûb’un ve onun soyunun kurduğu özel ve kutsal bir ilişkiyi 
temsil eder. Bu bağlamda, İsrâil, seçilmişlik ve Tanrı’ya bağlılık sembolü 
olarak hem bireysel hem de toplumsal bir anlam taşır. İslam geleneği, İsrâil 
kavramını hem dini hem de tarihi bir bağlamda ele almakla birlikte, bu 
ismin etimolojik ve anlam yönleriyle ilgili çeşitli yorumlara sahiptir. 
Modern dönemde yapılan araştırmalar, İsrâil kelimesinin kökeninin eski 
Semitik dillere dayandığını ve zamanla farklı anlamlar kazandığını öne 
sürmektedir. Bazı İslam âlimleri ve araştırmacılar, bu kelimenin "Tanrı’nın 
zaferi", "Tanrı ile birlikte olan" veya "Tanrı’nın yardımına mazhar olan" 
anlamlarına geldiğini ifade etmişlerdir. Bu yorumlar, kelimenin etimolojik 
yapısının yanı sıra Ya’kûb’un hayatına dair kıssalarla da 
desteklenmektedir. Örneğin, Ya’kûb’un Tanrı ile özel bir bağ kurduğu ve 
bu bağın onun soyuna kutsal bir misyon yüklediği düşüncesi, İslam’daki 
İsrâil anlayışını şekillendiren temel unsurlardan biridir. Ayrıca, İsrâil 
isminin anlamı ve kökeni üzerine yapılan bu yorumlar, tarih boyunca farklı 
kültürel bağlamlarda değişiklik gösterebilmiştir. Bazı İslamî kaynaklarda 
bu isim, Ya’kûb’un Tanrı’dan aldığı kutsal bir unvan olarak görülürken, 
diğer bazı kaynaklarda kelimenin “Tanrı’nın kulu” veya “Tanrı’nın elçisi” 
gibi daha genel anlamlar taşıdığı ifade edilmiştir. İslam geleneği, İsrâil 
ismini Ya’kûb ile özdeşleştirmekle birlikte, bu kavramın kökeni ve tam 
anlamı hakkında geniş bir yorum yelpazesi sunmaktadır. Bu çeşitlilik, 
kelimenin hem dini metinlerdeki kullanımından hem de tarihsel ve kültürel 
bağlamlarda farklı şekillerde yorumlanmasından kaynaklanmaktadır. İsrâil 
kavramı, İslam düşüncesinde Tanrı’nın seçilmiş peygamberi Ya’kûb’u ve 
onun soyunu ifade etmekle birlikte, Tanrı ile olan kutsal bağın bir sembolü 
olarak da önemli bir yer tutmaktadır. 

İsrâil kavramı, hem Yahudi hem de İslam geleneğinde Ya’kûb 
peygamberle özdeşleşmiş ve Tanrı ile özel bir ilişkiyi simgeleyen güçlü bir 
anlam kazanmıştır. Yahudi geleneğinde, İsrâil, Ya’kûb’un Tanrı ile 
mücadelesi ve bu mücadeleden zaferle çıkması sonucunda aldığı bir isim 
olarak görülürken; İslam geleneğinde, bu kavram daha çok Ya’kûb’un 
Tanrı’ya olan bağlılığını ve seçilmiş bir topluluğun atası olma özelliğini 
ifade eder. Her iki gelenek de bu ismi kutsal bir bağlamda ele alırken, kendi 
dini, kültürel ve tarihsel perspektiflerinden farklı yorumlar geliştirmiştir. 
Bu kavramın yorumlanışındaki farklılıklar, İsrâil isminin sadece bir 
peygamberin adı olmanın ötesinde, dini metinlerin içinde ve ötesinde 
tarihsel, kültürel ve teolojik anlamlar kazandığını göstermektedir. Yahudi 
geleneğinde İsrâil, bir seçilmişlik ve ulusal kimlik sembolüyken; İslam 



48  . Osman GÖKMEN

 

geleneğinde, Ya’kûb’un çocukları olan Benî İsrâil topluluğu üzerinden, 
Tanrı’nın insanlara rehberlik etmesi ve onların manevi yolculuğunu temsil 
eden bir terimdir.  Bu durum, İsrâil kavramının anlamının tarihsel süreçte 
sabit kalmadığını ve metinlerin yorumlanış biçimleriyle sürekli değişip 
dönüştüğünü ortaya koymaktadır. Özellikle modern dönemde yapılan 
etimolojik ve semantik araştırmalar, bu kavramın eski Semitik dillerdeki 
kökeninden hareketle “Tanrı’nın gücü”, “Tanrı ile birlikte olan” veya 
“Tanrı’nın hükmü altında” gibi anlamlar taşıdığını öne sürmüştür. Bu tür 
araştırmalar, kavramın zamanla sadece dini değil, aynı zamanda kültürel 
ve siyasi bir sembol haline geldiğini de göstermektedir. İsrâil kavramı, 
gelenekler arasındaki teolojik farklılıkları ve tarih boyunca bu isme 
yüklenen anlamların çeşitliliğini anlamak açısından önemli bir örnek 
sunmaktadır. Bu çeşitlilik, dini terminolojinin yalnızca inanç sistemleri 
içindeki anlamını değil, aynı zamanda tarihsel ve kültürel bağlamlarda 
nasıl evrildiğini ve toplumların kimlik algısına nasıl etki ettiğini anlamak 
için değerli bir bakış açısı sağlamaktadır. İsrâil kavramının tarihsel, 
kültürel ve dini bağlamlarda taşıdığı farklı anlamların kapsamlı bir şekilde 
incelenmesi, bu kavrama ilişkin daha derin bir anlayış geliştirilmesine 
katkı sağlayacaktır. Bu bağlamda, özellikle İslam düşüncesinde hadis 
literatürü üzerine yapılacak çalışmalar, İsrâil kavramının Müslüman 
toplumlar tarafından nasıl algılandığını ve yorumlandığını anlamak 
açısından önemli bir kaynak teşkil etmektedir. 

  



 . 49İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

Kaynakça 

Alıcı, Mehmet. “Cahiliye Arabı Bir Peygamber Bekliyor Muydu? Âtıl Tanrı/Deus 
Otiosus Bağlamında Cahiliye Dönemi Peygamber Algısı”. Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 59/1 (2018), 117-154.  

Bedewi, Said M. - Abdulhalim, Muhammed. Arabıc-Englısh Dictıonary of 
Qur’anıc Usage. Leiden-Boston: Brill, 2008.  

Ben Hyrcanus, Eliezer. Pirke de Rabbi Eliezer. çev. Gerald Friedlander. London: 
Kegan Paul T.T.&Co.Ltd, 1916. 

el-Buḫârî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm (ö. 256/870), el-
Câmiʿu'l-Musnedu'ṡ-Ṡaḥîḥu'l-Muḫtaṡar, nşr. Muḥammed Zuheyr en-
Nâṡır, I-IX, Beyrut: Dâru Ṭûḳu'n-Necât, 1422.  

Cevâlîkî, Mevhûb b. Ahmed. El-Mu’arreb mine’l-kelâmi’l-a’cemî alâ 
hurufi’lmu’cem. Şam: Dârü’l-Kalem, 1990.  

Curtis, Edward M. “Structure, Style and Context as a Key To Interpreting Jacob’s 
Encounter at Peniel”. Journal of the Evangelical Theological Society 30/2 
(1987), 129-137.  

Dukstra, M. Dictionary of Deities and Demons in the Bible Second Edition. ed. 
Karel van der Toom vd. Leiden, Boston, Köln: Brill, Second extensively 
revised edition, 1999.  

Ezherî, Muhammed B. Ahmet. Tehzîbü’l-Luga. thk. Muhammed Murip. Beyrut: 
Dârü’l-İhya el-Turasü’l-Arabî, 2001. 

Farid, Malik Ghulam. Dictionary of the Holy Qur’an With References and 
Explanation of the Text. United Kingdom: Islam Internaional 
Publications Limited, 2006.  

Ferâhidî, Ebî Abdurrahman el-Halîl b. Ahmed b. Ömer b. Temîmîel-Basrî. 
Kitabü’l-‘Ayn. thk. Mehdi el-Mahzûmî, İbrahim es-Sâmirâî. 8 Cilt. 
Mektebet’ül-Hilal, ts.  

Firestone Reuven, "Ya`qub", Encyclopedia of Islam (New Edition), c. XI, Leiden: 
E. J. Brill, 2002, s. 254. 

Gaon, Sa’adya (Saîd b. Yûsuf  Feyyûmî). Tevrat (Tora) Tefsiri. çev. Nuh 
Arslantaş. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu, 2018.  

Gesenius, Wilhelm. Gesenius’ Hebrew and Chaldee Lexicon to the Old Testament 
Scriptures. çev. Samuel Prideaux Tregelles. USA: Gorgias Press, 2012.  

Goitein, S.D., "Banū Isrāʾīl", Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 
English), editör: P.J. Bearman, 2012, 2/1020-1022. 



50  . Osman GÖKMEN

 

Gürkan, Salime Leyla. “İsrâîl ve Ya‘kūb İsimlerinin Etimolojisi Üzerine Bir 
Değerlendirme” 38 (2017), 233-244.  

Gürkan, Salime Leyla. “Temel Kavramlar”. Kur’an’da Yahudiler. ed. Ömer Faruk 
Harman. 29-121. İstanbul: Kuramer Yayınları, 2019. 

Hamidullah, Muhammed. İslâm Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan. İstanbul: 
Beyan Yayınları, 2017. 

Hayward, Charles Thomas Robert Robert. Interpretations of the Name Israel in 
Ancient Judaism and Some Early Christian Writings: From Victorious 
Athlete to Heavenly Champion. New York: Oxford University Press, 
2005.  

Hughes, Thomas Patrick. A Dictionary of Islam. London, 1885.  

İbn Manzûr, Muhammed. Lisânü’l-ʿArab. Beyrut: Dârü’s-Sadr, 3. Basım, 1993.  

İbn Sîde Mursi, Ebü’l-Hasan Ali b. İsmâil. el-Muhkem ve’l-muhîtü’l-aʿzam. thk. 
Abdülhamid Hindavî. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2000.  

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn. Zâdü’l-mesîr fî ʿilmi’t-tefsîr. thk. 
Abdürazık el- Mehdi. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-Arabî, 2001.  

Ilan, Meir Bar-Ilan, “Veşamu et Şemi al Benei Yisrael (‘They Shall Put My Name 
Upon the People of Israel,’ Num. 6:27),” Hebrew Union College Annual, 
c. 60 (1989), s. 19-31. 

İnci, Salih. “Dinleri Kelimeler Üzerinden Okumak: İsrâil Örneği”. RumeliDE Dil 
ve Edebiyat Araştırmaları Dergisi 17 (Aralık 2019), 273-287.  

Jeffery, Arthur, The Foring Vocabulary of the Quran, Cairo: Oriental Institute 
Baroda, 1938. 

Kefevi, Eyyub b. Musa El-Hüseyni Ebü’l-Beka. el Külliyyat Mucem fil 
Mustalahat vel Furukil Lugaviyye. thk. Adnan Derviş, Muhammed. 
Beyrut: Dârü’r-Risale, ts.  

Keremi, Halid Abdullah. Camí nevadir ve esâtir ve emsali’l-’Arab. Beyrut: 
Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. İbnü’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâlüddîn. 
el-Muntazam fi tarihi’l-mulûk ve’lumem. 19 Cilt. Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’l-İlmiyye, 1992. 

Kirmânî, Ebü’l-Kāsım Tâcülkurrâ Burhânüddîn Mahmûd b. Hamza b. Nasr. 
Ġarâʾibü’t-tefsîr ve ʿacâʾibü’t-teʾvîl. 2 Cilt. Beyrut: Dârü’l-Kıble li’l 
sekafeti’l-İslâmîye, ts.  

Muhibbî, Muhammed Emin. kasdüs sebil fi lugatil arabiye mine dahil. Riyad: 
Mektebetü’l el-Tevbe, 1994.  



 . 51İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

 

Muslim, Ebû'l-Ḥasen Muslim b. el-Ḥaccâc el-Ḳuşeyrî en-Nîsâbûrî (ö. 261/875), 
el-Musnedu's-Ṡaḥîhu'l-Muḫtaṡar bi Naḳli'l-ʿAdl ʿani'l-ʿAdl ilâ 
Resûlillâh, nşr. Heyet, I-VII, Kahire: Dâru't-Teʾṡîl, ty. 

Mustafavi, Allâme. et-Tahkik fi kelimâti’l-Kur’ani’l-Kerim. Tahran: merkez neşr 
Êser Âlleme Mustafai, 1385. 

Otrakçıer, Gamze. Kur'an-ı Kerim'de Yahudiler için kullanılan kavramların 
bağlamsal açıdan incelenmesi (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi,  
2024).  

Penrıce, John. A Dıctıonary And Glossary of The Koran. Delhi: Adam Publishers, 
1991.  

Rabinowitz, Louis Isaac. “Israel”. Encyclopaedia Judaica second Edıtıon. ed. Fred 
Skolnik. 10/98-99. Detroit: Thomson Gale, 2006.  

Râgıbel-İsfahânî, Ebü’l-Kāsım Hüseyn b. Muhammed b. el-Mufaddal. Tefsîru 
Râġıb el-İsfahânî. thk. Muhammed Abdulaziz Besyunî. 5 Cilt. 
Külliyyetü’l-Âdâb, 1999.  

Reuveni, Efraim Ha-Reuveni, “Le-Heker Şemot Benei Yisrael” (Lĕšonénu: A 
Journal for the Study of the Hebrew Language and Cognate Subjects), c. 
2, sayı. 4 (1930), s. 381–395. 

Sa‘lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm. el-Keşf ve’l-beyân ʿan 
tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. Halid b. Avn el-Anzi vd. 33 Cilt. Cidde: 
Dârü’tTefsir, 2015.  

Sagani, Hasan b. Muhammed b. Hasan. et-Tekmile ve’z-zeyl ve’s-sıla li-kitabi 
Taci’l-luga ve sıhahi’l-Arabiyye. thk. Abdulalim et-Tahavi. Kahire: 
Matbaatu Dârü’l-Kütüb, 1970.  

Schiffman, Lavrence. H. Dictionary of NewTestament Background. ed. Craig A. 
Evans-Stanley E. Porter. USA: InterVarsity Press, 2000.  

Semerkandî, Ebü’l-Leys İmâmü’l-hüdâ Nasr b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm. 
Baḥru'l-ʿUlûm, nşr. Maḥmûd Mataracı, c. I-III, Beyrut: Dâru'l-Fikr.  ty.  

Severcan, Şefaettin. Hz. Muhammed İslam Daveti Mekke. 3 Cilt. Ankara: Fecr 
Yayınları, 2019. 

Smith, Sir William. Smith’s Bible Dictionary: Comprising Its Antiquities, 
Biography, Geography, Natural History and Literature with the Latest 
Researches and References to the Revised Version of the New Testament. 
JC Winston: USA, 1884.  



52  . Osman GÖKMEN

 

Suhari, Ebü’l-Münzir Seleme b. Müslim Avtebi. Kitabü’l-İbane fi’l-
Lugati’lArabiyye. thk. Abdulkerim Haliyfe vd. Maskat: Vizareti el-Turas 
elKavmi ve es-Sekafe, 1999.  

eṭ-Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî (ö. 310/923), 
Câmiʿu'l-Beyân ʿ an Teʾvîli ʾ Âyi'l-Ḳurʾân, nşr. ʿ Abdullâh b. ʿ Abdilmuḥsin 
et-Turkî, c. I-XXIV, Riyad: Dâru Hicr, 1422/2001.  

Tantâvî, Muhammed Seyyid, Benu İsrâil fi’l-Kur’ân ve’s-Sunne, Kahire 
1420/2000. 

Tural, Mustafa. “Semitik Dinsel Metinlerde Tinsel Varlık Fenomenolojisi”. 
Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 34 
(2019), 29-72.  

Usta, İbrahim. İslâm Öncesi Arap Mitolojisi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2. 
Basım, 2019.  

Yıldız, Aynur. Yahudı̇ ve İslâm Kutsal Lı̇teratüründe Hz. Ya’kūb ve Seçı̇lmı̇şlı̇k 
Kavramı: Karşılaştırmalı Bı̇r Çalışma. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, 
Yüksek Lisans Tezi, 2014.  

ez-Zebîdî, Muhammed Murtazâ. Tâcü’l-arûs min cevâhiri’l-Kâmûs. thk. Kurul. 
Kuveyt: Vizaretü’l-İrşad ve’l-Enba, 1965.  

ez-Zeccâc, Ebû İshâk İbrâhîm b. es-Serî b. Sehl. Meʿâni'l-Ḳur'ân ve İʿrâbuhu, nşr. 
ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî, c. I-V, Beyrut: ʿÂlemu'l-Kutub, 1408/1988. 

ez-Zemahşerî, Ebü’l-Kāsım Mahmûd b. Ömer b. Muhammed el-Hârizmî. el-
Keşşâf ʿan hakāʾikı ğavâmizi’t-tenzîl. 4 Cilt. Beyrut: Dârü’l-
Kütübi’lArabî, 3. Basım, 1986. 

https://www.sefaria.org/texts 

 



TERÖRÜN TEOLOJİSİ: IŞİD'İN DİNÎ-SİYASİ  
MEŞRUİYET ARAYIŞI

Osman GÖKMEN1

1  Dr. Osman Gökmen, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı Hadis Bilim Dalı. 

 e-Posta: osman_gokmen_34@hotmail.com, ORCİD: https://orcid.org/0009-0008-4298-9730

BÖLÜM
2



54  . Osman GÖKMEN

Giriş

Toplumların bazı kesimleri, sabit ve katı ideolojik düşüncelere ka-
pılarak ya da bir şekilde kendilerini ispatlama gereksinimi duyarak terör 
faaliyetlerine dâhil olabilmektedir. Bu süreçte bireyler, bazen ideolojik 
bağlılıkları bazen de kişisel değerleri ve inançları doğrultusunda hayatla-
rını ortaya koymayı göze alabilmektedir. İnsanların yolunda ölmeye değer 
gördükleri unsurların temelinde, genellikle onların inançları, idealleri ve 
manevi duyguları bulunmaktadır.  Terörizm, tarih boyunca toplumların 
karşı karşıya kaldığı en önemli tehditlerden biri olarak varlığını sürdürmüş 
ve bu bağlamda farklı ideolojik temeller üzerinden şekillenmiştir. İnsan-
ların terör faaliyetlerine katılım motivasyonları incelendiğinde, genellikle 
ideoloji ve inançlarının etkili olduğu görülmektedir. Bazı bireyler, sabit ve 
değişmez nitelikteki ön yargılarla dolu ideolojik düşüncelere kapılarak, ya 
da kendini kanıtlama ihtiyacından kaynaklanan sebeplerle terör örgütleri-
nin etkisi altına girebilmekte ve bu uğurda hayatlarını ortaya koymayı göze 
alabilmektedir. Bu noktada, bireylerin uğruna ölmeye değer gördükleri te-
mel unsurların genellikle onların inançları ve manevi değerleri olduğu ifa-
de edilmektedir.1 Terörizmin ideolojik boyutuna bakıldığında, literatürde 
farklı ideolojilere dayalı örgütlerin varlığı dikkat çekmektedir. Bu ideolo-
jik çeşitlilik, genel olarak dört ana kategoride ele alınmaktadır. İlk kate-
gori, Marksist-Leninist ideolojiye dayalı örgütlerdir. Bu gruptaki örgütler, 
faaliyet gösterdikleri ülkedeki mevcut rejimi yıkmayı ve yerine Mark-
sist-Leninist bir sistem kurmayı amaçlamaktadır. İkinci kategori, etnik kö-
ken temelli bölücü ideolojiye sahip örgütlerden oluşmaktadır. Bu örgütler, 
belirledikleri coğrafi bölgelerde yarı-bağımsız ya da tamamen bağımsız bir 
devlet kurma hedefiyle hareket etmektedir. Üçüncü kategori, aşırı milliyet-
çi ve faşist ideolojilere dayalı örgütlerdir. Bu örgütler, genellikle ırk temelli 
bir anlayışı benimsemekte ve devletin sosyal, ekonomik, kültürel, siyasal 
ve hukuksal yapısını kendi ideolojileri doğrultusunda yeniden şekillendir-
me hedefi taşımaktadır. Çoğunlukla güçlü bir lider figürü ve merkeziyetçi 
bir yönetim anlayışıyla hareket eden bu örgütler, vatandaşlık tanımını da 
ırk merkezli bir perspektife dayandırmaktadır. Dördüncü ve son kategori 
ise dini motiflere dayalı örgütlerdir.2 Dini motiflerin öne çıktığı terör ör-
gütleri, büyük kitleleri etkileyebilme potansiyeline sahiptir.3 Çünkü din, 
insanlık tarihi boyunca yalnızca bir inanç sistemi olmanın ötesinde, siyasi 
ve toplumsal düzeyde de önemli bir araç olarak kullanılmıştır. Dolayısıyla 

1	  Albayrak, Ali. “Terör-Din İlişkisi (zliği) Üzerine”. Dini Araştırmalar 7/20 (Haziran 2004). 
ss., 291-301, s. 297.
2	  Çağlar, Ali (1997). “Terör ve Örgütlenme”, AMME İdaresi Dergisi, 30 (3), ss., 120-133, s. 
124-125.
3	  David C. Rapoport, The Four Waves of Modern Terror: International Dimensions and Con-
sequences, Ocak 2013.

(https://www.researchgate.net/publication/286896869_The_four_waves_of_modern_terror_In-
ternational_dimensions_and_consequences) 15.10.2023.



 . 55İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

terörizmin ideolojik temellerinden biri olan din, insanın doğasına yerleş-
miş bir olgu olarak ilk insandan bu yana varlığını sürdürmüş ve kesintisiz 
şekilde günümüze kadar gelmiştir.4 Tarihsel süreç boyunca pek çok top-
lumda iktidarı elinde bulunduran güçler, dinin bu etkisinden faydalanarak 
meşruiyet sağlama, iktidarlarını koruma ya da genişletme amacı gütmüş-
lerdir. Ancak bu süreçte, dinin manipüle edilerek şiddet ve terör eylemleri 
için bir araç haline getirildiği de görülmektedir.5 Bu durum, dinin insanlık 
tarihinde sürekli olarak istismar edilen bir unsur olduğunu göstermekte-
dir. Tarih boyunca dini referans alan şiddet hareketlerine rastlanması, dinin 
terörizmin ideolojik temellerinden biri olarak ne denli güçlü bir araç ol-
duğunu ortaya koymaktadır. Din, bireylerin manevi hassasiyetlerine hitap 
ederek, onları kolaylıkla etkileyebilmekte ve bu bağlamda toplumsal ya 
da bireysel düzeyde radikal eylemler için motivasyon sağlayabilmektedir. 
Bu durum, dini motiflere dayalı terör örgütlerinin yalnızca fiziksel şiddetle 
sınırlı kalmayan, aynı zamanda ideolojik, sosyal ve kültürel düzeylerde de 
yıkıcı etkiler yaratan bir tehdit oluşturduğunu göstermektedir.6

Din, insanlık tarihinin her döneminde toplumlar üzerinde derin etkiler 
yaratmıştır. Aynı dini anlayış, farklı zaman ve coğrafyalarda çeşitli şekil-
lerde algılanıp yorumlanabilmektedir.7 Bu bağlamda, dini gelenek içerisin-
deki yorumlardan biri bireyleri şiddete yönlendirirken, bir diğeri şiddeti 
bütünüyle reddedebilir. Her din, insanlığa barış ve huzur getirme iddiasıyla 
ortaya çıkmasına rağmen, bu iddianın farklı yorum ve uygulama biçimle-
riyle hayata geçirilmesi, kimi zaman beklenen barış ortamının sağlanması-
nı engellemiştir. Özellikle, dini referans alan terör örgütleri, kendi inanç ve 
anlayışlarına aykırı gördükleri bireyleri sapkın veya düşman olarak tanım-
layarak şiddet politikalarını meşrulaştırmaya çalışmışlardır.8 Dini yorum-
ların etkisi, bireylerin şiddet içeren davranışlara yönelmelerinde önemli 
bir rol oynayabilmektedir. Bu tür gruplar ve örgütler, dini unsurları kendi 
bağlılıklarını artıran bir ideolojik hareket aracı olarak kullanmaktadır. Ör-
neğin, seminerler, kurslar ve sohbet toplantıları gibi sistematik etkinlikler-
le üyelerini sosyal etkileşim ağlarına dâhil ederek yeniden sosyalleştirme 
süreçlerini işletirler.9 Bu süreçte bireylerin gerçek dünyadan uzaklaşarak 
farklı bir dünya algısına yöneltilmesi, duygusal manipülasyon ve sömürü 
mekanizmalarıyla desteklenir. Bu yabancılaştırma süreci, bireylerin kendi 

4	  Kuyaksil, Ali, (2014). “Terör Örgütlerinin İdeoloji Unsuru Olarak Kullandığı Bazı Dini 
Kavramlar”, ASSAM Uluslararası Hakemli Dergi, 1(1), ss., 79-114, s. 85.
5	  Erdem, Süleyman, (2016). Cihatçılar: El-Kaide ve IŞİD’e Katılanların Hikâyesi. İstanbul: 
Yakın Plan, s., 31.
6	  Bkz., Beyhan Gürbüz, Dini Motifli ve Uluslararası Bir Terör Örgütü Olarak El-Kaide, (An-
kara: Atılım Üniversitesi, 2008).
7	  Acar, Ünal, (2012). A’dan Z’ye Terörizm. Ankara: Kripto Yayın Dağıtım, s., 123.
8	  Erdem, Süleyman, (2016). Cihatçılar: El Kaide ve IŞİD’e katılanların hikâyesi. İstanbul: 
Yakın Plan, s., 33.
9	  Kirman, M. Ali. “Küresel Bir Sorun Olarak Din Ve Şiddet”. Dini Araştırmalar 7/20 (Hazi-
ran 2004), ss., 315-332, s. 327.



56  . Osman GÖKMEN

gruplarının ideolojisine daha fazla bağlanmalarını sağlar. Dini duyguları 
kullanan terör örgütleri, kutsal metinlerdeki şiddet ile ilgili öğretileri ken-
di çıkarlarına uygun bir şekilde yorumlayarak, gerçekleştirdikleri şiddet 
eylemlerini din ile ilişkilendirerek haklılık zemini oluşturmaya çalışmak-
tadır. Bu tür örgütler, genellikle üyelerine uhrevi hayata dair vaatlerde bu-
lunur. Cennet, şehitlik ve ölümden sonraki ödüller gibi vaatler, örgütün 
ideolojisine bağlı bireyleri motive eden güçlü unsurlar haline gelir. Bu va-
atlerin, bireylerin bu dünyada somut bir karşılığını görememesi, örgütlerin 
din istismarını diğer yöntemlere nazaran daha kolay hale getirmektedir. 
Günümüzde din temelli terör eylemlerine örnek olarak verilebilecek en 
çarpıcı yapılar arasında El-Kaide ve 2014 yılında ortaya çıkan Irak Şam İs-
lam Devleti (IŞİD) bulunmaktadır. El-Kaide’den daha geniş çaplı ve etkili 
eylemler gerçekleştiren IŞİD, dini gerekçeleri kendi politik ve ideolojik 
hedefleri doğrultusunda kullanarak hem İslam dünyasında hem de ulusla-
rarası alanda karmaşık ve yıkıcı etkiler oluşturmuştur. Bu açıdan önce kısa-
ca Işid’in oluşumu daha sonra da makalenin asıl konusunu oluşturan nihai 
hedefleri açısından Işid’in düşünsel temelleri ve yapısı incelenecektir.

Bu çalışmanın temel amacı, IŞİD’in dinî ve siyasi meşruiyet arayışı-
nı derinlemesine ve kapsamlı bir şekilde analiz etmektir. IŞİD, kendisini 
İslam’ın ideal bir devleti olarak sunmaya çalışmış ve bu doğrultuda çeşitli 
stratejik hamleler gerçekleştirmiştir. Çalışma, örgütün bu meşruiyet arayı-
şını nasıl stratejik bir süreç haline dönüştürdüğünü ve bu süreçte ideolojik 
temellerden nasıl faydalandığını ele almayı hedeflemektedir. Örgütün, mo-
dern ulus-devlet yapısına alternatif olarak tasarladığı İslam Devleti fikri, 
yalnızca bir siyasi hedef değil, aynı zamanda teolojik bir iddia olarak da 
kurgulanmıştır. Bu çerçevede, IŞİD’in stratejileri; ideolojik, dinî ve siyasi 
temellere dayanan şiddet, propaganda ve birleşme süreçleriyle desteklen-
miş ve bu stratejiler üzerinden devletleşme amacı doğrultusunda somut 
adımlar atılmıştır. Ancak bu adımlar, uluslararası toplumda kabul görme-
miş ve örgütün hedeflerine ulaşmasında engelleyici bir rol oynamıştır. Ça-
lışma, bu stratejilerin başarısızlıkla sonuçlanmasının ardındaki nedenleri 
de detaylı bir şekilde ele almayı amaçlamaktadır. Çalışmanın öncelikli he-
deflerinden biri, IŞİD’in ortaya çıkışını ve ideolojik temellerini anlamak-
tır. Bu bağlamda, örgütün teolojik referanslarını, Selefi-Cihatçı ideolojisini 
ve bunların örgütün dinî-siyasi meşruiyet arayışına katkılarını incelemek 
önem arz etmektedir. IŞİD’in şiddet stratejilerinin ve propagandasının, dinî 
temellere dayandırılarak nasıl bir meşruiyet çerçevesi oluşturduğunu ana-
liz etmek, makalenin bu bağlamdaki birincil önceliğidir. Şiddet ve propa-
gandanın, örgütün yalnızca bölgede değil, küresel çapta da etkili olmasını 
sağlayan araçlar olarak nasıl işlev gördüğü, IŞİD’in meşruiyet arayışında 
bu unsurların ne ölçüde başarılı ya da başarısız olduğunu ortaya koymak 
açısından detaylı bir şekilde ele alınacaktır. Çalışmanın bir diğer hedefi ise, 



 . 57İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

IŞİD’in ideolojik temeller üzerinden kurguladığı birleşme stratejilerini ve 
küresel çapta faaliyetlerini incelemektir. IŞİD, yalnızca Ortadoğu’da değil, 
dünya genelinde Müslümanları bir araya getirerek ümmetin birleşmesini 
hedeflemiş ve bu doğrultuda kendisini bir dünya devleti olarak konumlan-
dırmaya çalışmıştır. Bu çaba, örgütün hem ideolojik hem de stratejik bo-
yutlarını anlamayı gerektirmektedir. Özellikle, örgütün bölgesel ve ulusla-
rarası çapta gerçekleştirdiği saldırıların, IŞİD’in kendisini bir güç merkezi 
olarak göstermesinde nasıl bir rol oynadığı ve bu saldırıların örgütün genel 
hedeflerine ulaşmasındaki etkisi detaylı bir şekilde incelenecektir. Dev-
letleşme süreci, makalenin odaklandığı bir diğer önemli noktadır. IŞİD’in 
bu hedef doğrultusunda yerel halk üzerinde otoritesini pekiştirme çaba-
ları dikkat çekicidir. Örgüt, kontrol ettiği bölgelerde şeriat mahkemeleri 
kurmuş, hisbah adı verilen dinî kurallara uygunluğu denetleyen bir polis 
gücü oluşturmuş ve sosyal hizmetler sağlayarak bir devlet yapısının temel 
unsurlarını hayata geçirmeye çalışmıştır. Bu bağlamda, IŞİD’in bu adım-
larının örgütün devletleşme çabalarındaki tutarlılığı ve sürdürülebilirliği 
üzerindeki etkileri ele alınacaktır. Ayrıca, bu süreçte yerel halktan gördüğü 
destek ya da karşılaştığı direniş, örgütün devletleşme hedefini gerçekleş-
tirme noktasında nasıl bir rol oynamıştır? Bu soruların yanıtlanması, ça-
lışmanın bir diğer önemli amacını teşkil etmektedir. Son olarak, çalışma, 
IŞİD’in hilafet hedefini ve bu hedefin hem dinî hem de siyasi yönlerini 
ele almayı amaçlamaktadır. IŞİD, kendisini halifelik makamının temsilcisi 
olarak sunmuş ve bu bağlamda Müslümanlar üzerinde küresel bir otorite 
kurmayı hedeflemiştir. Ancak, bu hedefe ulaşma çabaları, uluslararası top-
lumda ve İslam dünyasında geniş bir kabul görmemiştir. Çalışma, IŞİD’in 
bu propagandasının neden başarısız olduğunu, örgütün şiddet stratejisinin 
bu çerçevede nasıl bir etki yarattığını ve bu başarısızlığın örgütün çöküş 
sürecine nasıl katkıda bulunduğunu inceleyecektir. Örgütün dinî iddiala-
rının ve şiddetle desteklenen ideolojik propagandasının İslam dünyasında 
neden geniş çapta reddedildiği ve uluslararası kamuoyunda nasıl bir tep-
kiyle karşılandığı, çalışmanın son aşamasında değerlendirilerek IŞİD’in 
çöküşüne yol açan temel dinamikler detaylı bir şekilde analiz edilecektir.

1. Işid’in Oluşumu 

Arapça adı “Ad-Davla Al-Islāmiyya fi al-’Irāq wa-sh-Shām” olan ve 
Türkçe kısaltmasıyla IŞİD (Irak Şam İslam Devleti) olarak bilinen örgüt, 
zamanla farklı isimler kullanarak kendini yeniden tanımlamıştır. Örgüt, ilk 
olarak 2001 yılında Ebu Musab Zerkavi tarafından İran sınırına yakın bir 
bölgede Tevhid ve Cihat Örgütü (TCÖ) adıyla kurulmuştur. ABD’nin aynı 
yıl Afganistan’ı işgal etmesinin ardından Zerkavi, faaliyetlerini Irak’ın 
kuzeyine taşımış ve burada el-Kaide ile iş birliği içerisinde olan Ensar 
el-İslam örgütü ile temas kurmuştur. ABD’nin 2003 yılında Irak’ı işgal 



58  . Osman GÖKMEN

etmesi, TCÖ’nün silah ve teçhizat açısından güçlenmesini sağlamıştır. 
Özellikle dağılan Irak ordusundan elde edilen mühimmatlar ve uluslararası 
bağlantılar aracılığıyla gelen yabancı savaşçılar, örgütün direniş kapasite-
sini artırmıştır. Bu yabancı savaşçıların bir kısmı Afganistan, Çeçenistan 
ve Bosna gibi çatışma bölgelerinde tecrübe kazanmış kişilerden oluşur-
ken, diğer kısmı ise İslam dünyasının çeşitli yerlerinden gelen gençlerden 
meydana gelmiştir. Tevhid ve Cihat Örgütü, ABD’ye karşı gerçekleştir-
diği saldırılarla uluslararası düzeyde dikkat çekmiş, böylece Irak el-Kai-
desi’nin temellerini atmıştır. 2004 yılında Zerkavi, el-Kaide lideri Usame 
bin Ladin’in birleşme çağrısını kabul ederek örgütün adını “Tanzim Ka-
idat el-Cihat fi Bilad el-Rafidayn” (İki Nehir Topraklarındaki el-Kaide) 
olarak değiştirmiştir. Bu süreçte örgüt, özellikle ABD ve müttefiklerine 
karşı gerilla taktiklerinin yanı sıra bombalı araçlarla düzenlenen intihar 
saldırıları gibi sıra dışı yöntemler kullanmıştır. Irak el-Kaidesi, Sünni 
bölgelerde kontrol sağlamak amacıyla ABD ve Irak güvenlik güçlerine 
karşı etkili saldırılar düzenlemiş ve özellikle Felluce’deki çatışmalarda 
önemli bir rol oynamıştır. Zerkavi, bu dönemde “Felluce İslami Halife-
liği’nin Emiri” olarak tanınmaya başlamıştır. 2006 yılında Zerkavi’nin 
ölümünün ardından örgüt, ideolojisine yakın radikal gruplarla birleşerek 
önce Mücahidin Şûra Konseyi, daha sonra ise Irak İslam Devleti (IİD) adı-
nı almıştır. Ancak bu dönemde örgüt, Iraklı Sünni milliyetçiler ve sekü-
ler gruplar tarafından dışlanmış, sert şiddet politikaları nedeniyle destek 
kaybetmiştir. ABD’nin 2007 yılında “Sahva (Uyanış) Konseyi” gibi yerel 
direniş gruplarını desteklemesi, örgütün gücünü büyük ölçüde zayıflatmış-
tır. 2010 yılında örgütün liderliğine geçen Ebu Bekir el-Bağdadi, IŞİD’in 
hem Irak hem de Suriye’deki etkinliğini artırmıştır. 2013 yılında örgüt, 
adını Irak ve Şam İslam Devleti (IŞİD) olarak değiştirmiş ve Suriye’deki 
çatışmalarda aktif rol almıştır. 2014 yılında Musul’u işgal ettikten sonra, 
Ebu Bekir el-Bağdadi’nin hilafeti ilan etmesiyle örgüt, adını yeniden de-
ğiştirerek sadece “İslam Devleti” olarak tanıtmıştır.10 IŞİD’in isimlendir-
me stratejisi, örgütün elde ettiği güç ve ideolojik hedefleri doğrultusunda 
değişiklik göstermiştir. Arap dünyasında genellikle DAESH ya da DEASH 
olarak anılan örgüt, kendisine sempati duyanlar tarafından “Devlet” olarak 
adlandırılmaktadır. Ancak uluslararası toplum, örgütün meşruiyetini red-
detmek adına bu ismi kullanmaktan kaçınmaktadır.

10	  IŞID’in isimlendirme ve oluşumu süreci konusunda detaylı bilgiler için bkz., Canan Or-
han Gönül, “Uluslararası İlişkilerde Bir Şiddet Tezahürü Olarak Uluslararası Terörizm ve Işid 
Örneği”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2021), 
s. 120-129; İskender Karakaya, “Küresel Terörizmin Dönüşümü: El-Kaide’den Işid’e”, (Yayın-
lanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2017), s. 153-165; Yunus 
Akçalı, “Modern Selefiliğin Gelişimi”, Ortadoğu’da Devlet Altı Gruplar: Örgüt, Mezhep, Etni-
site, Erkan Ertosun, Mahmut Akpınar, Nurettin Altundeğer (der.), Ankara, İldem Yayınları, 2015, 
s. 255



 . 59İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

21. yüzyılda uluslararası arenada faaliyet gösteren IŞİD, sahip olduğu 
yapısal ve stratejik özellikler sayesinde uluslararası ilişkilerde devlet dışı 
bir aktör (paramiliter bir örgüt) olarak öne çıkmış ve küresel güvenlik den-
gelerini sarsan etkiler yaratmıştır. Örgütün, yalnızca bir terör yapısı olmak-
tan öteye geçerek siyasi, ekonomik ve askeri boyutlarda uluslararası ak-
törlere meydan okuyabilmesi, modern terörizm anlayışında bir paradigma 
değişimine yol açmıştır.11 Yeni nesil terör örgütü olarak sınıflandırabilece-
ğimiz IŞİD, benzersiz özellikleri ve stratejileriyle, sadece bir terör örgütü 
olmanın ötesine geçerek küresel düzeyde bir kriz odağı haline gelmiştir. 
Örgüt, bağımsız hücrelerden oluşan gevşek örgütlenme yapısı sayesinde 
hem yerel hem de küresel düzeyde esnek hareket kabiliyeti kazanmıştır. 
Ayrıca, bilişim teknolojilerini etkin bir şekilde kullanarak propaganda faa-
liyetlerini küresel çapta yürütmüş ve geniş bir destekçi kitlesine ulaşmayı 
başarmıştır. Devlet olma hedefi doğrultusunda uyguladığı teritoryal strate-
jiler, örgütü geleneksel terör örgütlerinden ayıran bir diğer önemli faktör-
dür. Bununla birlikte, yüksek finansal kaynakları ve ağır silahları ile ulus-
lararası alanda büyük çaplı terör saldırıları düzenleyerek küresel güvenliği 
tehdit etmiştir. IŞİD’in bu yönleri, örgütü yalnızca bir terör tehdidi değil, 
aynı zamanda uluslararası toplumun karşı karşıya olduğu karmaşık bir kriz 
haline getirmiştir.

2. Nihai Hedefleri çerçevesinde İşid’in Düşünsel Temelleri ve 
Yapısı

El-Kaide12 ve IŞİD, her ne kadar benzer ideolojik temel ve hedeflere 
sahip olsa da, ideolojik gelişimlerinde farklı yollar izlemişlerdir. El-Ka-
ide’nin ideolojisinin şekillenmesinde, özellikle Azzam ve Zevahiri gibi 
lider ideologların rolü büyüktür. Bu liderler, çağdaş İslam dünyasındaki 
sorunlara yönelik ideolojik bir çözüm üretmeye çalışmışlardır. Öte yandan, 
IŞİD’in ideolojisi daha çok İslam’ın klasik dönem ideologlarına dayan-
makta ve bu ideoloji, doğrudan örgüt içinde yer almayan, fakat Selefilik 
anlayışını benimseyen bazı yazarlara ve eserlerine dayandırılmaktadır. 
IŞİD’in temel ideolojik kaynağı,13 Selefilik anlayışıdır ve bu anlayışın 
temelleri, Hz. Muhammed’in “ümmetimin en hayırlısı benim neslimden 
olanlardır” gibi hadislerine dayandırılmaktadır. Bu anlayışa göre, İs-
lam’ın ilk yıllarındaki uygulamalar zamanla bozulmuş ve aslına uygun 

11	  Işid öncesi dini radikalimin örneği olarak bağlamsak faktörler temel alınıp incelenen bir 
çalışma için bkz., Çakmaktaş, Nurullah. “Bağlam-Düşünce İlişkisi Açısından Daiş’in İdeolojik 
Teşekkülü”. Akademik Hassasiyetler 11/25 (Ağustos 2024), 551-569
12	  El-Kaide ideolojisi için bkz., T. Kaşıkcı ve G. D. Bülbül, “Selefi-Cihadi Örgütlerin Karşı-
laştırmalı Analizi: El Kaide ve IŞİD Örneği”, Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, c. 9, s. 2 
(2023), s. 98-110.
13	  Eylemleri açısından Işid’in ideolojisini inceleyen bir çalışma için bkz., Çakmaktaş, Nurul-
lah, (2024). “Müslüman Dünyada Dini Radikalizmin Yeni Bir Evresi Olarak Daiş Düşüncesi,” 
Öneri Dergisi, 19(62), 39-60.



60  . Osman GÖKMEN

olmayan şekilde değiştirilmiştir.14 IŞİD, bu değişimi reddederek, İslam›ı 
bu ilk döneme geri döndürmeyi savunmaktadır. IŞİD, kendi ideolojisini 
temellendirirken, Selefi literatürdeki önemli eserleri ve şahsiyetleri kaynak 
gösterir. Örneğin, “Cemaatsiz İslam, lidersiz cemaat, itaatsiz de liderlik 
yoktur” şeklindeki ifadeyi, Sünen Darimi’de geçen Hz. Ömer’e ait bir söze 
dayandırarak kullanmaktadır.15 Ayrıca, Müslümanların, “İslam Devleti” al-
tında birleşerek cihat etmeleri gerektiği fikri, İmam Ahmed bin Hanbel 
ve İmam Tirmizi’nin rivayet ettikleri hadislerle desteklenmektedir. Bu 
hadislerden biri, “Allah’ın bana emrettiği beş şeyi, ben de size emrediyo-
rum; cemaat, dinleme, itaat etme, hicret etme ve cihat etme” şeklindedir.16 
IŞİD, ideolojik temellerini atarken, özellikle İbn Teymiyye, İbn’ül Kay-
yim, İbn Kesir ve Muhammed bin Abdulvehhab gibi Selefi ve Vehhabi 
düşünürlerinin eserlerine atıfta bulunmaktadır.17 Bu düşünürler, İslam’ın 
“altın çağı” olarak kabul edilen dönemi ve Selef-i Salihin (ilk üç nesil) 
anlayışını savunmuşlardır.18 IŞİD’in söylemleri, genellikle bu düşünürlerin 
vurguladığı metinselci yaklaşımı yansıtır; bu da, İslam’ın temel gerekli-
liklerinin yalnızca Kur’an, sünnet ve sahabe icması gibi kaynaklara da-
yandırılması gerektiğini belirtmektedir.19 Bu metinselci yaklaşım, IŞİD’in, 
belirli bir âlim ya da dini otoriteye dayanmadan İslam’ın özüne dönmeyi 
savunduğunu gösterir.

IŞİD, cihat anlayışını detaylandırırken, bu kavramın doğru anlaşılma-
ması nedeniyle İslam’ın günümüzde yanlış yorumlandığını ileri sürmek-
tedir. Örgüt, cihat kavramını yalnızca askeri bir mücadele olarak tanım-
lamaktan ziyade, daha geniş bir perspektifte ele alır. Cihat, başlangıçta 
“mücadele etmek” ve “zorluklara karşı çaba göstermek” anlamına gelir-
ken, IŞİD, bu kavramın farklı yönlerine dikkat çeker. Özellikle, cihat ve 
kıtal (savaş) kavramları arasındaki farklara vurgu yapar. IŞİD’e göre, kıtal, 
yalnızca askeri harekâtı ifade ederken, cihat daha kapsamlı bir kavramdır 
ve bu askeri harekâtı da kapsar. Örgüt, cihadı sadece fiziksel savaşla sınırlı 
tutmaz. İslam’a veya “doğru yola” davet, cihadın bir parçası olarak kabul 
edilir. Yani, cihat yalnızca silahlarla mücadele etmeyi değil, aynı zamanda 
dini yayma, fikirsel veya kalbi çabalarla da yürütülmesi gereken bir süreç 
olarak tanımlanır. Bu bağlamda, IŞİD’in cihat anlayışı oldukça kapsayı-
cıdır; hem fikri hem de eylemsel her türlü çabayı içerir. Bu, örgütün, ci-
hadı sadece askeri eylemlerle değil, dini bir amaç doğrultusunda her türlü 
eylemle yürütülmesi gereken bir kutsal görev olarak sunduğunu gösterir. 

14	  Dabıq, no.2. 2014 - Ramazan 1435, no.2, 10-11.
15	  Dabıq, no.1. 2015 - Ramazan, 1435, no.1, 30.
16	  Dabıq, no.1, 31.
17	  Adis Duderija, “Constructing the religious Self and the Other: neo-traditional Salafi man-
haj,” Islam and Christian–Muslim Relations 21, no.1 (2010): ss., 75-93, s. 77.
18	  Majid Bozorgmehri, “Roots of Violence by ISIS, An Analysis on Beliefs,” International 
Journal of Social Science Studies 6, no. 3 (2018): ss., 1-8, s., 3.
19	  Konstantiniyye, no.3 (Zilhicce 1436): 16-17.



 . 61İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

IŞİD’in cihat anlayışını daha da meşrulaştırmak için altın çağa ve ilk İs-
lam toplumuna yaptığı referanslar da önemlidir. Örgüt, Hz. Muhammed 
ve sahabelerinin sadece davetle değil, tevhidin sağlanması için savaşarak 
(kıtal) da mücadele ettiklerini savunur. Bu anlayışa göre, tevhid yalnız-
ca davet yoluyla sağlanamaz; aynı zamanda savaşarak, kıtal yaparak da 
tevhid esaslarının hayata geçirilmesi gerekmektedir. IŞİD, bu noktada, 
savaş ve kıtalın, İslam’ın yayılması için kaçınılmaz bir unsur olduğuna 
dair inançlarını güçlendirir. Eğer yalnızca davet yapılmış olsaydı, Hz. Mu-
hammed ve sahabelerinin İslam’ı yayma çabalarının başarısız olacağına 
inanılır. Bu, IŞİD’in ideolojisinde cihadın askeri boyutunun ne kadar mer-
kezi bir yer tuttuğunu ortaya koyar. Örgüt, sadece davet veya mali yardım 
yoluyla cihada katılmayı isteyenlere de eleştirilerde bulunur. Hz. Ömer ve 
Hz. Ebubekir’in hem davet hem de kıtalda yer aldığını, Hz. Osman’ın ise 
mali destek sağlamakla birlikte cihada katıldığını hatırlatır. IŞİD’e göre, 
kıtalda yer almayanlar bid’atçı veya günahkâr kabul edilir. Dolayısıyla, 
cihadın askeri boyutunun terk edilmesi, İslam’a uygun olmayan bir tutum 
olarak görülür.20 IŞİD’in cihat anlayışı, sadece ideolojik bir mücadeleyi 
değil, aynı zamanda fiziksel bir savaşmayı zorunlu kılmaktadır. Örgüt, ci-
hadı farz-ı ayn olarak tanımlar, yani her Müslüman için zorunlu bir görev 
olarak kabul eder ve bu görevin yerine getirilmesi gerektiğini vurgular. 
Bu anlayış, IŞİD’in cihadı, yalnızca bir dini görev değil, aynı zamanda bir 
askerî sorumluluk olarak sunmasına olanak tanır.

IŞİD’in ideolojisi, literatürde genellikle Seyyid Kutub’un fikirleriyle 
ilişkilendirilir.21 Bu ilişkilendirme, IŞİD’in söylemlerinde yer alan çeşitli 
kavramlar ve argümanların Kutub’un düşünceleriyle örtüşmesi nedeniyle 
makul bir yaklaşım olarak kabul edilir. IŞİD, günümüz dünyasında yaygın 
bir cahillik olduğuna dikkat çekerken,22 Kutub da benzer şekilde dönemin 
toplumsal ve dini düzeninin bir cahiliye dönemi olduğunu savunur. Ku-
tub’a göre, cahiliye dönemi, Allah’ın yeryüzündeki egemenliğine karşıt 
olarak, ilahi otoriteyi ele geçirmeye çalışan tağutların varlığı ile şekille-
nir.23 Bu yaklaşım, IŞİD’in ideolojisinde de yansımasını bulur; örgüt, Al-
lah’ın egemenliğine karşıt olan tağutların, Müslümanları cahil bıraktığını 
iddia eder.24 Özellikle, Allah’ın hükümlerine aykırı olarak hüküm veren 
tağutların varlığı, IŞİD’in şiddetli eleştirilerine hedef olmuştur. Kutub’un 
“cahiliye devri” kavramı, IŞİD’in söylemlerinde de benzer bir biçimde 
kullanılır. IŞİD, modern dünyayı “aşağılanma sütü ile emzirilen” ve 

20	  Konstantiniyye, no.3, 26-31. Bu konuya dair bazı ayetlere de işaret edikmektedir. Bakara 
Suresi 216. ayet, Enfal Suresi 39. ayet ve Furkan Suresi 52. ayet.
21	  Rej, Abhijnan. “The Strategist: How Abu Mus’ab al-Suri Inspired ISIS.” ORF Occasional 
Paper (Ağustos 2016): ss., 1-18, s., 5-6.
22	  Dabıq, no.2, 10-11.
23	  Seyyid Kutub, Yoldaki İşaretler –İman’ın İlkeleri-, çev. Salih Uçan (İstanbul: Hicret Yayın-
ları, 1980), 6.
24	  Konstantiniyye, no.1, 37-38.



62  . Osman GÖKMEN

“karanlıkta uzun bir uyku içinde” olarak tanımlar.25 Bu söylem, Kutub’un 
cahiliye devrinden kurtulmak için önerdiği radikal değişim gerekliliği ile 
örtüşmektedir. Kutub, İslam’ın tarihsel olarak temsil edilemediğini ve bu 
nedenle İslam’ın insanlığa önderlik edemediğini savunur. Bu boşluğu dol-
durmak için, İslam’ı yeniden diriltmek gerektiğine işaret eder.26 IŞİD de 
benzer şekilde, İslam’ı yeniden canlandırmak amacıyla bir “İslam Devleti” 
kurma yolunda hareket eder. Kutub’un önerdiği bu diriliş ve ümmeti bir-
leştirme fikri, IŞİD’in ideolojisinde de belirgin bir şekilde yer alır. Kutu-
b’a göre, İslam, insanlığa önderlik etmek için bir ümmet tarafından temsil 
edilmelidir. Bu ümmetin varlığı, sadece İslam’a dayalı bir organizasyonun 
kurulmasıyla mümkündür. IŞİD, bu bağlamda, Kutub’un işaret ettiği 
ümmeti birleştiren bir oluşum imajını yansıtır. Kutub’un bahsettiği “ör-
tüler”, IŞİD’in söylemlerinde, «cihat güneşinin» doğmasıyla birlikte 
kaldırılacak ve bu sayede Muhammed ümmeti, namussuzluk ve rezillik 
gibi örtülerden arındırılacaktır.27 Bu anlayış, IŞİD’in radikal İslami toplum 
kurma hedefini güçlendiren bir ideolojik temel olarak kullanılır.

IŞİD’in ideolojisi, Seyyid Kutub’un fikirlerinden önemli ölçüde bes-
lense de, örgütün söylemlerinde doğrudan Kutub’a atıfta bulunulmaması 
dikkat çekicidir. Bu durum, IŞİD’in liderlerinin Selefî anlayışa sıkı sıkı-
ya bağlı olmalarıyla ilişkilendirilebilir. Selefîlik, İslam’ın ilk üç neslinin 
anlayışını referans alarak, doğrudan Kur’an’a ve hadis kaynaklarına baş-
vurmayı tercih eden bir yaklaşımdır. IŞİD, bu yaklaşıma uygun şekilde, 
ideolojik söylemlerinde herhangi bir aracıya dayanmadan yalnızca ayetle-
re ve kütüb-i sitteye gibi hadis kitaplarına ve rivâyetlere atıfta bulunmayı 
tercih etmektedir. Bu tercih, IŞİD’in söz konusu söylemlerin «öz»e yakın 
olduğu ve güvenilir olduğu algısını yaratmaya yönelik bir strateji olarak 
görülebilir. Kutub’un, Mısır’da Müslüman Kardeşler hareketinin önde 
gelen liderlerinden biri olarak tanınması ve onun ideolojik söylemlerinin 
pek çok kişi tarafından benimsenmesi, IŞİD’in bu figüre doğrudan atıfta 
bulunmaktan kaçınmasının bir başka olası sebebidir. Müslüman Kardeşler 
hareketi, özellikle daha geniş bir siyasi İslam perspektifi sunmakta olup, 
IŞİD’in hedeflediği radikal ve şiddet yanlısı anlayışla doğrudan örtüşme-
yebilir. Bu bağlamda, IŞİD’in Kutub’a atıfta bulunmaması, örgütün, Müs-
lüman Kardeşler ile herhangi bir ideolojik bağlantı kurmak istememesiyle 
açıklanabilir.28 IŞİD, Kutub’un görüşlerini sahipleniyor olabilir, ancak bu 
bağlantıyı vurgulamak, özellikle Müslüman Kardeşler’in daha modere ve 
siyasi İslam’a dayalı ideolojileri ile ilişkilendirilme riskini taşıyabilir. Bu 

25	  Dabıq, no.1, 9.
26	  Kutub, “Yoldaki İşaretler –İman’ın İlkeleri,” 4-5.
27	  Dabıq, no.1, 9.
28	  Mustafa Yetim, Rıdvan Kalaycı ve Tamer Kaşıkcı, Ortadoğu’da Devlet-Dışı Aktörler ve 
Arap Baharı: Müslüman Kardeşler, Hizbullah ve Hamas (Ankara: Orion Kitabevi, 2020), 31-32.



 . 63İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

yüzden, doğrudan bir atıftan kaçınılması, IŞİD’in kendisini bağımsız bir 
oluşum olarak sunma çabasıyla uyumludur.

IŞİD’in Selefilik anlayışı, İslam’ın temel öğretilerine ve tarihsel uy-
gulamalarına geri dönmeyi hedeflerken, modern batılı ideolojiler ve böl-
gesel yönetim anlayışlarını şiddetle reddetmektedir. Bu bağlamda, IŞİD, 
Batı’nın liberalizm ve demokrasisini, İslam’ın gerçek değerleriyle ör-
tüşmeyen ve İslam toplumları üzerinde olumsuz etkiler oluşturan sapkın 
sistemler ve ideolojiler olarak görmektedir. Benzer şekilde, bölgede uzun 
süredir hüküm süren Baasçılık gibi iktidarlar ve ideolojileri de İslam’ın 
“asil dönemleri” ile bağdaşmadığı için reddedilmektedir. IŞİD’e göre, bu 
tür sistemler, toplumları sapkınlığa sürüklemekte ve Ehl-i Sünnet’in “men-
hec”inden sapmalarına neden olmaktadır. Bu görüş, IŞİD’in ideolojisinin 
temel taşlarını oluşturur ve örgüt, İslam’ın doğru uygulamalarına dönü-
lene kadar mücadele edilmesi gerektiğini vurgular.29 Bu çabanın başarısı 
ise, İslam ümmetinin tek bir sancak altında toplanmasına bağlıdır. IŞİD, 
ümmetin bir araya gelerek tek bir liderin öncülüğünde şeriatı uygulaması 
gerektiğini savunur. Bu liderin, şeriatın uygulanması ve İslam’ın yapısının 
korunması adına savaşması gerektiği iddia edilir. IŞİD’e göre, günümüzde 
bu gereklilik, laikliğin hâkimiyeti ve insanların tağutların hükmü altına 
girmesi nedeniyle «fantezi» olarak görülmektedir.30 Örgüt, tağutlu sistem-
lerin, dinin ve devletin ayrılmasıyla birlikte Kur’an’ın sadece bir okuma 
kitabı olarak tasvir edilmesini eleştirir. Bu durumu, tağutluğa (yani Al-
lah’ın hükümlerine karşı gelen yönetimlere) yol açan bir sapkınlık olarak 
değerlendirir ve bu tür yönetimlerin tekfir edilmesini, yani İslam dışı sa-
yılmalarını savunur. Dolayısıyla, IŞİD için bu tür rejimlere karşı savaşmak 
bir gereklilik olarak ortaya çıkar. Bu bağlamda, şeriatla yönetilmeyen ve 
tek liderin egemenliğini kabul etmeyen Müslümanlar, mürted olarak ka-
bul edilir ve onlara karşı savaşılması caiz sayılır.31 Örgütün lideri, “Ebu 
Bekir el-Bağdadi” gibi Kureyş kabilesine dayanan asil bir soydan gelen 
bir önder olarak tanımlanır ve bu liderin öncülüğünde tek sancak altın-
da birleşen Müslüman ümmeti için şeriatın uygulanması gerektiği vur-
gulanır.32 IŞİD, kendi liderini, İslam Devleti›nin gerçek temsilcisi olarak 
kabul eder ve bu liderin, hâkimiyet sağladığı bölgelerde şeriatı uygulaması 
gerektiğini savunur. Bu anlayışa göre, yalnızca bu tek liderin yönetimi 
altında toplanan ümmet gerçek İslam›ı temsil edebilir ve onun etrafında 
birleşmelidir. Bu sebeple, IŞİD, tek sancak altında birleşen bir ümmetin 
gerekliliğini savunur ve bu hedefi gerçekleştirmek için şiddetli bir şekilde 
mücadele etmeyi uygun görür.

29	  Dabıq, no.2 (2014 - Ramazan 1435):10-11.
30	  Dabıq, no.1: 24.
31	  Dabıq, no.1, 24.
32	  Dabıq, no.1, 27.



64  . Osman GÖKMEN

IŞİD’in ideolojisinde, yalnızca Müslümanları tek bir sancak altında 
toplamak yeterli görülmemektedir. Bu anlayışa göre, hilafetin tesis edil-
mesi için daha derin bir yapısal değişim ve ideolojik arınma gereklidir. Bu 
noktada, IŞİD’in kurucu lideri olarak bilinen Ebu Musab ez-Zerkavi’nin, 
özellikle 2000-2003 yılları arasında kurduğu Tevhid ve Cihad Örgütü’nün, 
daha sonra Irak El-Kaidesi’ne dönüşmesi sürecindeki ideolojik katkıları 
öne çıkmaktadır.33 Zerkavi, hilafetin kurulabilmesi için cemaatin oluşturul-
masının şart olduğunu vurgulamış ve bu cemaatin, mürcie (gerçek imanı 
erteleyenler) ve haricilikten (radikal uçlar) arındırılmış olması gerektiğini 
ifade etmiştir. Zerkavi’ye göre bu cemaatin temel amacı, İslam toplumunda 
zamanla göz ardı edilen el-vela ve’l-bera (dostluk ve düşmanlık anlayışı-
nın) yeniden tesis edilmesi, ayrıca yargı ve yürütme alanlarında tevhidin 
canlandırılmasıdır. Zerkavi’nin ideolojik yapısının önemli bir yönü de ce-
maatin milliyetçilikten arındırılmış olması gerektiğidir. Bu görüş, özellikle 
Afganistan’daki cihat deneyimlerinden çıkarılan derslerle şekillenmiştir. 
Afganistan’daki savaşta, farklı milliyetlerden olan Müslümanların, komü-
nistlere karşı tek bir ortak düşmana karşı mücadele etmeleri, Zerkavi’ye 
göre, milliyetçilik gibi ayrımcı etmenlerin hilafet arayışına zarar verdiğini 
ortaya koymuştur.34 Bu sebeple IŞİD, milliyetçilik ve ırkçılığı reddederek, 
dünya üzerindeki tüm Müslümanları, ırk, etnik köken ve coğrafi farklar 
gözetmeden birleştirmeyi hedeflemektedir. Bu ideolojik çerçeve, IŞİD’in 
kendini tasvir etme biçiminde de belirgin bir şekilde ortaya çıkmaktadır. 
IŞİD, hilafet ilanının ardından tüm Müslümanlara, nerede olurlarsa olsun-
lar, haklarını, haysiyetlerini ve liderliklerini teslim edecek bir devleti kur-
duğunu belirtmektedir. Arap ile Arap olmayan, beyaz ile siyah, Doğulu ile 
Batılı arasında herhangi bir ayrım yapmaksızın, tüm Müslümanları tek bir 
ümmet olarak birleştirmeyi vaaz etmektedir.35 Bu bağlamda, IŞİD’in ideo-
lojisinde, milliyetçilik ve ulusçuluk gibi kavramların bir yeri yoktur; bu an-
layış, İslam toplumunun temel yapısını oluşturan tevhid, el-vela ve’l-bera 
gibi kavramlarla uyumludur. IŞİD, bu öğretilerle şekillenen bir toplumda 
“şirkçi demokrasi” ve “küfri demokrasi” gibi Batılı siyasi sistemlerin yeri 
olmadığını savunur ve bunun yerine İslam şeriatının uygulanması gerekti-
ğini vurgular.36 Bu söylemler, IŞİD’in, dünya çapındaki tüm Müslümanları 
birleştirmeyi ve onları tek bir liderin etrafında toplamayı hedefleyen ideo-
lojik yapısının temel unsurlarını yansıtmaktadır.

IŞİD’in ideolojisinde, katı Selefi yorumları doğrultusunda, Kur’an 
ve sünnette öngörülen uygulamalar dışında kalan Müslümanlara karşı ol-
dukça sert bir tutum geliştirilmiştir. Bu tutumun temel unsurlarından biri, 
33	  Recep Tayyip Gürler ve Ömer Behram Özdemir, “DEAŞ: Ortaya Çıkışı, Yükselişi ve Çö-
küşü,” Orta Doğu’da Devlet Dışı Silahlı Aktörler içinde, ed. Murat Yeşiltaş ve Burhanettin Duran 
(İstanbul: SETA Kitapları, 2019), ss., 463-495, s., 466-467.
34	  Dabıq, no.1, 34-35.
35	  Dabıq, no.1, 6-7.
36	  Konstantiniyye, no.1 (2015 - Şaban 1436): 14.



 . 65İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

tekfir (Müslümanları kâfir olarak ilan etme) meselesidir. IŞİD, mürtedlik 
kavramını sıkça vurgulayarak, İslam’a tabi olduktan sonra küfre girmeyi, 
dinden çıkmak ve kâfir olmak olarak tanımlar. Mürtedlik anlayışında, İbn 
Teymiyye’nin, Nusayrilerin kâfir sayılmasa da mürted sayılacaklarına dair 
yorumuna atıfta bulunularak,37 özellikle Şiiler ve Nusayriler “Rafıziler” ya 
da “mürtedler” olarak nitelendirilmektedir. Bu kesimlere karşı yürütülen 
operasyonlar, “Mürtedlerin İslam’daki Hükmü Öldürülmektir”38 ve “Mür-
ted Nusayrilere Karşı Savaş”39 gibi başlıklarla duyurulmaktadır. Bunun 
yanı sıra, IŞİD, şirk olarak kabul edilen türbeler ve mezarlarla ilgili de sert 
bir tutum benimsemekte, bu tür yapıları yıkmakta ve bu eylemleri propa-
ganda amaçlı yayımlamaktadır. Örneğin, Ninova’da gerçekleştirilen türbe 
yıkımları, “Vilayet Ninova’da Şirkin Yok Edilmesi” başlığı altında görsel 
raporlar şeklinde duyurulmuştur.40 Bu tür eylemler için İbn Teymiyye’nin 
ve İbnü›l-Kayyim’in görüşleri referans gösterilmektedir. İbn Teymiyye, 
mezarların üzerine mescit inşa edilmesinin haram olduğunu ve bu tür ya-
pılarının yıkılmasının farz olduğunu belirtmiştir. İbnü›l-Kayyim ise, bu tür 
inşaların şirk ve küfrün en belirgin örnekleri olduğunu ifade etmiştir.41 Bu 
bağlamda, IŞİD, ideolojik temellerini güçlendirmek ve inanç sistemlerini 
tutarlı bir şekilde yansıtmak amacıyla sıkça bu tür kavramlara atıfta bulun-
maktadır. IŞİD’in ideolojisinde, İslam’ın doğru uygulamalarına sadık kal-
mayan ya da onlara aykırı hareket eden bireylere karşı sert ve şiddet yanlısı 
bir tutum benimsenmiş, tekfir ve mürtedlik gibi kavramlar, bu tutumun 
ideolojik dayanakları olarak kullanılmıştır. Bu tutumun, özellikle Şiiler ve 
Nusayriler gibi mezhebi farklılıklar gösteren gruplara karşı yoğunlaştığı 
ve bu kesimlere karşı şiddetli operasyonlar düzenlendiği görülmektedir. 
IŞİD’in bu yaklaşımı, “İslam’a aykırı” ya da “sapkın” olarak gördükleri 
her türlü uygulama ve inanç sistemine karşı şiddeti meşrulaştırmak için 
dini referanslar kullandığını göstermektedir. Böylece, bu ideoloji sadece 
kendi doğru kabul ettikleri inançları ve uygulamaları dayatmakla kalmaz, 
aynı zamanda bu doğrulara uymayanlara karşı şiddetli baskılar uygular. 
Ayrıca bu durum, sadece mezhebi farklılıklarla sınırlı kalmaz; aynı zaman-
da farklı dini, kültürel veya politik görüşlere sahip olanları da hedef alabi-
lir. Bu tutum, IŞİD’in ideolojik yapısının temellerini atarken, aynı zaman-
da toplumların karşılıklı anlayış ve hoşgörüden uzaklaşmasına ve şiddet 
içeren çatışmalara sürüklenmesine yol açmıştır.

IŞİD’in ideolojisi, Selefi ve Vehhabi inanç sistemlerinden ilham ala-
rak şekillenmiş ve temel amacı, “cahiliye” dönemini sona erdirip, bid’at, 
küfür ve şirkten arındırılmış bir toplum oluşturmak olmuştur. Bu anlayış, 

37	  Konstantiniyye, no. 1, 22-23.
38	  Konstantiniyye, no. 1, 24.
39	  Dabıq, no. 3 (2014 - Sevval 1435): 20-21.
40	  Dabıq, no. 2, 14-17.
41	  Konstantiniyye, no. 1, 26.



66  . Osman GÖKMEN

İslam’ın saf ve doğru yorumunun kendi ideolojik çizgileri doğrultusunda 
uygulanmasını en önemli gereklilik olarak görmektedir. Bu hedef, İslam 
tarihinde yeniden bir halifelik tesis etme ve bu halifelik üzerinden kendi 
kurallarını dayatarak dünya üzerinde dini bir düzen kurma arzusuyla bir-
leşmiştir. 29 Haziran 2014 tarihinde Ebu Bekir el-Bağdadi’nin Musul’daki 
el-Nuri Camii’nde gerçekleştirdiği konuşma, IŞİD’in ideolojik ve politik 
yöneliminin dönüm noktalarından biri olmuştur. Bu konuşmada Bağdadi, 
kendisini tüm Müslümanların halifesi olarak ilan etmiş ve örgütün adını 
“İslam Devleti” olarak değiştirmiştir.42 Bu hamle, örgütün sadece bir terör 
yapılanması ya da askeri bir hareket değil, aynı zamanda kendi inançlarına 
dayalı bir devlet inşa etme hedefini ortaya koyduğunu göstermektedir. Bu 
yeni yapılanma, İslam coğrafyasında kendilerini gerçek dinin temsilcisi 
olarak konumlandırma çabalarını güçlendirmiştir. Bağdadi’nin halifelik 
ilanı, IŞİD’in ideolojik hedeflerini somutlaştırmış ve örgütün, İslam’ın 
“doğru uygulanışı” olarak nitelendirdiği bir düzeni kurma çabasında oldu-
ğunu göstermiştir. İslam’ın temel kavramlarını kendi radikal yorumlarıyla 
şekillendiren IŞİD, bu doğrultuda yalnızca Batı’ya karşı değil, aynı za-
manda kendilerinden farklı yorumlara sahip Müslüman topluluklara karşı 
da sert bir duruş sergilemiştir. Örgütün, bu hedefe ulaşmak adına askeri, 
sosyal ve ekonomik alanlarda bir devlet benzeri yapı oluşturmaya çalış-
ması, ideolojisinin yalnızca teoride kalmayıp pratiğe döküldüğünü de gös-
termektedir. Bu ideolojik temel, yalnızca Suriye ve Irak’ta değil, küresel 
ölçekte bir hilafet düzeni kurma iddiasını da içinde barındırmıştır. Bağda-
di’nin ilanı, IŞİD’in İslam dünyasında kendi belirlediği kurallar ve normlar 
çerçevesinde bir düzen inşa etme arzusunun en net göstergesi olarak de-
ğerlendirilmiştir. Ancak bu düzen, mezhepçilik, tekfircilik ve şiddet temel-
li bir anlayış üzerine kurulu olması nedeniyle geniş bir kesim tarafından 
reddedilmiş ve büyük bir kaos oluşturmuştur.

IŞİD’in ideolojisi, Sykes-Picot sınırlarının yıkılmasının ardından, 
sadece Irak ve Şam›da değil, daha geniş bir coğrafyada şeriat yasalarının 
tam anlamıyla uygulanacağı bir devlet kurmayı hedeflemektedir. Bu 
ideolojik yapı, IŞİD’in en temel amacının, tüm Müslümanları tek bir dev-
let çatısı altında birleştirmek ve hilafeti yeniden kurmak olduğunu açıkça 
ortaya koymaktadır. Bu hedefin gerçekleştirilmesi için, sadece belirli top-
raklarda değil, tüm İslam dünyasında siyasi ve dini bir egemenlik kurul-
ması gerektiği savunulmaktadır. IŞİD’in bu hedefi, sadece mevcut devlet 
sınırlarını değil, aynı zamanda Batılı devletlerin ve özellikle emperyalist 
güçlerin varlıklarını tehdit eden bir dinî ve siyasi dönüşümü amaçlar.43 
IŞİD’in ideolojisinin bir parçası olarak, İbn Teymiyye’nin Dar’ul-Harb 
(savaş alanı) ve Dar’ul-İslam (İslam toprağı) ayrımına dayanan dünya gö-

42	  Thomas Neer ve Mary Ellen O’Toole, “The Violence of the Islamic State of Syria (ISIS): 
A Behavioral Perspective,” Violence and Gender 1, no. 4 (2014): ss., 145-156, s., 145.
43	  Dabıq, no. 1, 13.



 . 67İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

rüşü, IŞİD’in küresel hedeflerine temel teşkil etmektedir. Bu perspektife 
göre, dünya iki ana kategoriye ayrılır: Bir tarafta, İslam’a ve imana sahip 
olanların yaşadığı topraklar (Dar’ul-İslam) bulunur; diğer tarafta ise, küf-
rün ve nifakın hâkim olduğu topraklar (Dar’ul-Kufr) yer alır. IŞİD, bu iki 
kategoriyi, günümüz dünyasında Batılı devletlerle, özellikle de ABD ve 
onun müttefikleriyle ilişkilendirir. Bu görüş, esasen dünyanın, sadece “İs-
lam’ın” ve “iman edenlerin” olduğu taraf ile “küfür” ve “nifak” içerisinde 
yer alan güçlerin tarafına ayrıldığını savunur. Bu çerçevede, IŞİD, üçüncü 
bir tarafın mevcut olmadığı ve tüm insanların ya İslam’ın saflarına katılma-
ları ya da küfrün yanına düşmeleri gerektiğini iddia eder. İslam’ın bu şekil-
de iki ana kutba ayrılması, IŞİD’in küresel savaş stratejilerinin de ideolojik 
temelini oluşturur. Bu ideolojik çizgide, IŞİD’in en güçlü savlarından biri, 
Batı’nın “terörist” olarak tanımladığı ancak kendilerinin “haklı mücahit” 
olarak tanımladığı bir dünya görüşüne dayanmaktadır.44 Bu noktada, Ge-
orge W. Bush’un 11 Eylül sonrası yaptığı ünlü açıklamalarla benzerlikler 
öne çıkmaktadır. Bush, terörizme karşı verilen mücadelede, “ya bizimle-
siniz ya da teröristlerle” diye bir tavır benimsemişti.45 IŞİD, Bush’un bu 
sözlerini bir şekilde onaylamaktadır; ancak onlar için Bush’un söylemi, 
aslında doğru bir çıkarım sunmaktadır: «Ya Haçlı seferlerindesiniz, ya da 
İslam’ın yanında yer alıyorsunuz.” IŞİD, bu ifadeyi, sadece Batılı güçlerin 
değil, onların müttefikleri olarak gördükleri tüm uluslara yönelik bir kar-
şı duruş olarak yorumlar.46 Bu durumda, Batı’yı ve onu destekleyenleri, 
“küfür ve nifak” tarafına dahil ederken, kendilerini ise “İslam ve iman” 
tarafında konumlandırırlar. IŞİD, Bush’un söylemlerini, El-Kaide lideri 
Usame bin Ladin’in görüşleriyle paralel bir şekilde değerlendirmektedir. 
Bin Ladin, Batı ile Müslümanlar arasındaki ayrımı sert bir biçimde ya-
parken, Bush’un kullandığı “Ya bizimlesiniz ya da teröristlerle” sözünü, 
aslında IŞİD’in bakış açısına uygun bir şekilde yorumlamaktadır. Bu bağ-
lamda, Bush’un ortaya koyduğu “medeni” ve “barbar” ayrımı, IŞİD için 
de bir anlam taşımaktadır. IŞİD, Batı’yı “barbarlık ve şer” olarak tanım-
lar ve kendilerini ise “İslam’ın ve medeniyetin” saflarında görür. Bush’un 
politikalarıyla bağlantılı olarak, IŞİD, Bush’un terörle savaşta kullandığı 
her söylemi, aynı zamanda kendi ideolojisini daha geniş bir dini ve kül-
türel savaşa dönüştürme çabası olarak algılar. IŞİD’in ideolojisi, sadece 
Batı’yı ve onların müttefiklerini hedef almakla kalmaz, aynı zamanda tüm 
Müslümanların ve İslam dünyasının, onları sapkın ve mürted olarak tanım-
ladıkları diğer gruplardan ayrılmalarını teşvik eder. Bu bağlamda, IŞİD, 
Şii, Nusayri ve diğer mezhebi farklılıkları bulunan grupları “mürted” ve 
“küfür” ile ilişkilendirir ve bu gruplara yönelik şiddetli operasyonlar ger-
çekleştirir. IŞİD’in bu yaklaşımı, onların inançlarını, sadece siyasi ve as-

44	  Dabıq, no. 1, 10.
45	  Hirsh, Michael. “Bush and the World.” Foreign Affairs 81, no.5 (2002): ss., 18-43, s. 19.
46	  Dabıq, no. 4, 43-44.



68  . Osman GÖKMEN

keri bir mücadeleye değil, aynı zamanda dini bir savaşa dönüştürmelerine 
olanak tanımaktadır. IŞİD’in ideolojisi, İslam’ın saf ve doğru bir biçimde 
yaşanması gerektiği, her türlü bid’at ve sapkınlıkla mücadelenin yapılması 
gerektiği üzerine inşa edilmiştir. Sadece Batı ile değil, aynı zamanda kendi 
içindeki mezhebi farklılıkları da hedef alarak, “İslam’ın hakiki savunucu-
su” olduklarını savunurlar

IŞİD’in halifelik ilanı, dünya üzerinde şeriat kurallarının hâkim olaca-
ğı ve bu kuralları uygulayacak tek otorite olarak kendini sorumlu kılması 
ile genişleme amacını açıkça ortaya koymaktadır. IŞİD, özellikle Irak ve 
Suriye’deki topraklarda şeriatın tam anlamıyla uygulanması için kapsamlı 
bir strateji izlemiştir. Halifelik ilanı, örgütün sadece askeri alanlarda değil, 
dini, kültürel ve sosyal alanlarda da egemenlik kurma arzusunun bir yan-
sımasıdır. Bu amacın temelinde, İslam/iman alanının mümkün olduğunca 
genişletilmesi ve tüm dünya Müslümanlarını tek bir devlete dâhil etme 
düşüncesi yatmaktadır.47 IŞİD’in kontrol ettiği topraklar, örgütün gücünün 
ve etkisinin ne denli büyük olduğunu gösteren somut verilerdir. Irak’ın 
yaklaşık yüzde kırkı ve Suriye’nin yüzde altmışı üzerinde hâkimiyet kur-
muş olması, IŞİD’in bir terör örgütünden çok daha fazlası olduğunu ka-
nıtlamaktadır. Bu topraklar, sadece askeri eylemlerle değil, aynı zamanda 
ekonomik, sosyal ve askeri yapılanmalarla da yönetilmiştir. Örgüt, kendi 
içinde bir devlet benzeri yapı kurarak, bu alanlarda devletin sunduğu hiz-
metleri sunmuş, halkı denetlemiş ve yönetmiştir. Bu durum, IŞİD’in sade-
ce bir terör örgütü olmanın ötesinde, kendisini bir devlet olarak konum-
landırma çabası olduğunu gösterir.48 Ayrıca, IŞİD’in uluslararası ölçekteki 
etkisi de oldukça büyüktür. Yüz otuzdan fazla devletten kırk bin yabancı 
savaşçıyı bünyesinde barındırması, örgütün küresel bir tehdit oluşturduğu-
nu ve global düzeyde genişleme stratejilerinin olduğunu kanıtlamaktadır. 
Bu savaşçılar, IŞİD’in ideolojisinin farklı coğrafyalara ve topluluklara ya-
yılmasında önemli bir rol oynamış, örgütün globalleşmesine katkı sağla-
mıştır.49 IŞİD’in halifelik ilanıyla başlayan bu süreç, 2019 yılına kadar, 
özellikle Baguz’da son toprak parçasının kaybedilmesine kadar devam 
etmiştir. Bu döneme kadar, IŞİD, kendisini İslam’ın saf ve doğru biçim-
de uygulanacağı tek güç olarak tanıtmış, bu iddiayı gerçekleştirme amacı 
doğrultusunda hem içsel hem de dışsal politikalarını şekillendirmiştir. An-
cak halifeliğin son toprak parçasının kaybı ve sözde halifenin ölümüyle 
birlikte, IŞİD’in bu devletleşme amacının fiilen sona erdiği söylenebilir. 
IŞİD’in halifelik ilanı, sadece askeri zaferlerle değil, aynı zamanda ide-

47	  Kobs, David M. “The Ideological and Political Power of the Islamic State.” The Army War 
College Review 2, no. 1 (2016): ss., 40-44, s. 42.
48	  Speckhard, Anne ve Molly D. Ellenberg. “ISIS in Their Own Words: Recruitment History, 
Motivations for Joining, Travel, Experiences in ISIS, and Disillusionment over Time – Analysis 
of 220 In-depth Interviews of ISIS Returnees, Defectors and Prisoners.” Journal of Strategic 
Security 13, no. 1 (2020): ss., 82-127. s., 82.
49	  Charles Lister, Profiling the Islamic State, (Doha: The Brooking Institution, 2014), 30.



 . 69İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

olojik ve kültürel bir devrim yaratma amacı güdüyordu. Ancak, kontrol 
ettikleri topraklarda devlet benzeri yapılar inşa etmeleri, bu ideolojik dev-
rimin pratikte nasıl şekillendiğini ve örgütün küresel boyuttaki etkisini 
gösteriyor. Halifeliğin kaybı, örgütün ideolojik amacının fiilen başarısız 
olduğu bir döneme işaret etse de, IŞİD’in dünya üzerindeki etkisi, özellikle 
ideolojik ve terörist eylemleriyle, hâlâ devam etmektedir.

IŞİD’in devletleşme ya da hilafeti tesis etme amacı doğrultusunda beş 
temel adımdan oluşan bir strateji belirlediği görülmektedir. Bu stratejik 
adımlar, sırasıyla hicret, birleşme (cem), tağutları istikrarsızlaştırmak, kon-
solidasyon (tamkin) ve hilafet adımlarından oluşmaktadır.50 Örgütün bu sü-
reçteki ilk aşaması olan hicret, hem ideolojik hem de stratejik açıdan kritik 
bir öneme sahiptir. Özellikle Ebu Musab ez-Zerkavi döneminden itibaren 
bu kavrama büyük bir vurgu yapılmış ve örgütün genişleme planlarının 
temel bir unsuru olarak görülmüştür. İslam tarihinde Hz. Muhammed’in 
Mekke’den Medine’ye göçü ile bağdaştırılan hicret, IŞİD tarafından 
Dar’ul-İslam’ın bulunmadığı veya hükümsüz olduğu dönemlerde cihadın 
bir parçası ve olmazsa olmaz bir yükümlülük olarak sunulmuştur. Bu çer-
çevede hicretin, İslam’ın yeniden inşası ve savunulması için süreklilik arz 
eden bir eylem olduğu vurgulanmıştır. Zerkavi’nin, örgütün ilk yıllarında 
hicret için güçlü bir devlet yapılanmasının bulunmadığı toprakları seçme-
si, bu stratejik planın bir örneği olarak değerlendirilebilir. Afganistan’da 
başlayan bu süreç, Zerkavi’nin Irak’ın kuzeyine göç ederek burada Tevhid 
ve Cihat örgütünü kurmasıyla devam etmiştir.51 Bu bağlamda, IŞİD ideo-
logları, Zerkavi’nin bu hareketini, Hz. Muhammed’in hicreti ile eşleşti-
rerek bir meşruiyet zemini oluşturmaya çalışmışlardır.52 Sözde halifeliğin 
ilanından sonra hicret, örgüt tarafından farz-ı ayn olarak tanımlanmış ve 
bu bağlamda tüm Müslümanlara çağrıda bulunulmuştur. Ancak bu çağrı, 
yalnızca savaşçıları değil, aynı zamanda devletin inşası ve yönetimi için 
gerekli olan uzman bireyleri de hedeflemiştir. Doktorlar, mühendisler, 
âlimler, kadılar, fıkıhçılar ve idari alanlarda uzmanlaşmış kişilere yönelik 
özel vurgu, örgütün yalnızca askeri bir yapı olmaktan öteye geçerek bir 
devlet mekanizması kurma arzusunu yansıtmaktadır.53 Bu seçici yaklaşım, 
örgütün stratejik hedeflerine ulaşma çabasını ve ideolojik propagandasını 
şekillendiren bir araç olarak görülmektedir. Hicrete olan bu vurgu, dini 
referanslarla da desteklenmiştir. Örgüt, hicretin kıyamet gününde büyük 
bir sevapla karşılık bulacağı54 ve Hz. Muhammed’in hadislerinde haccın ve 

50	  Dabıq, no. 1, 38.
51	  Dabıq, no. 1, 36.
52	  Paul Kamolnick, The Al-Qaeda Organization and The Islamic State Organization: History, 
Doctrine, Modus Operandi, and U.S. Policy to Degrade and Defeat Terrorism Conducted in the 
Name of Sunni Islam, (Carlisle: U.S. Army War College Press, 2017), 146.
53	  Dabıq, no. 1, 11.
54	  Dabıq, no. 2, 3.



70  . Osman GÖKMEN

hicretin tüm günahları sileceğine işaret ettiğini ileri sürerek,55 hicreti yeri-
ne getirmeyenlerin manevi bir yükümlülük altında olacağını savunmuştur. 
Ayrıca, hicret etmeyenlerin kıyamet günü büyük bir sorumlulukla karşıla-
şacaklarına dair bir korku ve manevi baskı oluşturulmuştur.56 Bu bağlam-
da, örgüt propagandasında, hicretin Mekke, Medine ve Kudüs’ün kurtarıl-
ması için gerekli olduğu, böylece kıyamet gününde büyük amellere sahip 
olunacağı vurgulanmıştır. Söz konusu bu söylemler ve çağrılar, IŞİD’in 
sözde İslam Devleti vatandaşlarının sayısını artırma ve devlete bağlılık 
oluşturma çabalarının bir parçası olarak değerlendirilebilir. Özellikle 
uzmanlaşmış bireylerin katılımıyla, askeri yapıdan ziyade sosyal, idari ve 
ekonomik bir devlet organizasyonu kurmayı hedefleyen örgüt, bu stratejik 
planı hayata geçirmek için hicreti bir araç olarak kullanmıştır. Böylece 
hicret, hem örgütün genişleme stratejisinin hem de ideolojik meşruiyetinin 
temel taşlarından biri haline gelmiştir.

Cemin (birleşme) aşaması, IŞİD’in stratejik planında önemli bir yer 
tutmaktadır ve bu adımın, Zerkavi döneminden el-Bağdadi dönemine 
kadar süregelen bir süreç olduğu görülmektedir. Zerkavi, hilafetin tesisine 
giden yolda güç birliği oluşturmak amacıyla, kurmuş olduğu Tevhid ve Ci-
hat Örgütü’nü Ekim 2004’te el-Kaide ile birleştirmiş ve bu birleşim sonu-
cunda oluşum, Irak El-Kaidesi adıyla anılmaya başlanmıştır.57 Bu durum, 
IŞİD’in güçlenme sürecinde bir kırılma noktası olarak değerlendirilebilir. 
Daha sonraki bir birleşme örneği ise Ocak 2006’da gerçekleşmiştir. Bu 
tarihte Irak El-Kaidesi, bölgede faaliyet gösteren çeşitli Sünni direniş 
grupları ile birleşerek Mücahitler Şura Konseyi’ni oluşturmuştur.58 Bu 
hamle, örgütün farklı gruplarla ittifaklar kurarak genişleme stratejisini sür-
dürdüğünü göstermektedir. Zerkavi’nin ölümünden sonra, Ekim 2006’da 
Irak İslam Devleti adı altında devletleşme sürecine giren örgüt, el-Bağ-
dadi’nin liderliğinde bu stratejiyi devam ettirmiştir. El-Bağdadi’nin, Su-
riye’de Nusra Cephesi’ni kurdurması ve ardından Nisan 2013’te IŞİD adı 
altında bu yapı ile birleştiğini ilan etmesi de bu adımın bir parçası olarak 
değerlendirilebilir. Her ne kadar Nusra Cephesi bu birleşmeyi reddetmiş 
olsa da, örgütten önemli sayıda savaşçının IŞİD’e katıldığı bilinmektedir.59 
Bu durum, IŞİD’in birleşme stratejisinin, sadece örgütler arası ittifaklarla 
sınırlı kalmayıp, bireysel düzeyde savaşçıları kendi bünyesine çekerek güç 
kazandığını göstermektedir. Diğer yandan, IŞİD’in birleşme stratejisinin 
küresel düzeyde de etkili olduğu görülmektedir. Boko Haram gibi bölgesel 

55	  Dabıq, no. 3, 23.
56	  Dabıq, no.3, 26.
57	  Abdul Basir Yosufi, “The Rise and Consolidation of Islamic State: External Intervention 
and Sectarian Conflict,” Connections: The Quaterly Journal 15, no.4 (2016):, ss., 91-110, s. 94.
58	  Gürler, Recep Tayyip ve Ömer Behram Özdemir. “DEAŞ: Ortaya Çıkışı, Yükselişi ve 
Çöküşü.” Orta Doğu’da Devlet Dışı Silahlı Aktörler içerisinde, Editörler: Murat Yeşiltaş ve 
Burhanettin Duran, 463-495. İstanbul: SETA Kitapları, 2019, 469.
59	  Gürler ve Özdemir, “DEAŞ: Ortaya Çıkışı, Yükselişi ve Çöküşü,” 469, 478-479.



 . 71İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

terör örgütlerinin, IŞİD’in sözde halifesine biat ederek onun bir uzantısı 
haline gelmesi,60 örgütün bu adımı küresel bir boyuta taşıdığını göstermek-
tedir. Böylelikle, IŞİD’in birleşme stratejisi, hem bölgesel hem de ulusla-
rarası düzeyde örgütün etkisini artırmaya yönelik bir araç haline gelmiştir.

Tağutları istikrarsızlaştırma, IŞİD’in belirlediği beş stratejik adımdan 
üçüncüsünü oluşturmaktadır ve bu adım, örgütün hem bölgesel hem de kü-
resel ölçekte yürüttüğü silahlı saldırılar ile ideolojik propagandaları üzerin-
den gerçekleştirilmiştir. IŞİD, şeriat kurallarının uygulanmadığı ve kendisi 
tarafından tağut olarak tanımlanan devletlere yönelik saldırılar düzenleye-
rek bu adımı hayata geçirmiştir. Irak ve Suriye’deki devlet güçlerine yöne-
lik somut saldırıların yanı sıra Brüksel, İstanbul, Londra, New York, Paris 
ve Sidney gibi dünya metropollerinde gerçekleştirilen saldırılar, örgütün 
terörizmin temel amaçlarından biri olan hedef ülkeleri istikrarsızlaştırma 
gayretinin bir parçasıdır. Örgüt, bu saldırıların etkisini artırmak ve korku 
atmosferi oluşturmak amacıyla, yayın organlarında bu eylemlere geniş yer 
vermiştir.61 Örneğin, dergilerinde “tağut rejimlerin kâfir halklarına” yöne-
lik saldırılarının görsellerini paylaşarak, sözde İslam Devleti’ne karşı sava-
şan devletlerin vatandaşlarının öldürülmesini meşrulaştırmaya çalışmıştır. 
Ayrıca, bu yayınlarda haçlı olarak nitelendirilen devletlerin sokaklarında 
saldırıların devam edebileceği vurgulanmış ve böylelikle hem bir sonra-
ki saldırıya dair korku ve endişe yaratılması hem de cihadın bu ülkelerin 
topraklarında da sürdürülebileceği fikrinin yayılması hedeflenmiştir.62 Ta-
ğutları istikrarsızlaştırma adımına yönelik bir diğer örnek, ABD’ye karşı 
yürütülen propaganda faaliyetleridir. ABD Savunma Bakanlığı’nın “IŞİD 
terör örgütüne karşı, insani yardım ve Irak güvenlik güçlerine yardım” içe-
rikli bir belgesinin görseli, örgüt tarafından manipüle edilerek paylaşılmış-
tır. Bu paylaşımda, ABD’nin hava saldırılarının sivillerin ölümüne neden 
olduğu ve bu saldırılarda öldüğü iddia edilen çocukların fotoğraflarıyla 
ABD’nin eylemleri sorgulanmıştır.63 Örgüt, bu tür propagandalar ile hem 
uluslararası toplumun hem de ABD içerisindeki Müslümanların tepkisini 
toplamayı hedeflemiştir. Böylelikle, ABD’nin yalnızca dış politikasında 
değil, kendi iç kamuoyunda da istikrarsızlığa yol açılması amaçlanmıştır. 
Bu strateji, IŞİD’in sadece fiziksel saldırılarla değil, aynı zamanda mani-
pülatif medya içerikleri ile de tağut olarak nitelendirdiği devletlere karşı 
bir mücadele yürüttüğünü göstermektedir.

60	  Luca Raineri ve Alice Martini, “ISIS and Al-Qaeda as Strategies and Political Imaginaries 
in Africa: A Comparison between Boko Haram and Al-Qaeda in the Islamic Maghreb,” Civil 
Wars 19, no.4 (2017): ss. 1-23, s.2.
61	  Speckhard, Anne ve Molly D. Ellenberg. “ISIS in Their Own Words: Recruitment History, 
Motivations for Joining, Travel, Experiences in ISIS, and Disillusionment over Time – Analysis 
of 220 In-depth Interviews of ISIS Returnees, Defectors and Prisoners.” Journal of Strategic 
Security 13, no. 1 (2020): ss., 82-127, s., 82.
62	  Dabıq, no.6 (2015 - Rebiülevvel 1436): 3-4.
63	  Dabıq, no.4, 49-51.



72  . Osman GÖKMEN

Stratejinin dördüncü adımını oluşturan konsolide olma ve nihai amacı 
teşkil eden hilafet, IŞİD’in işgal ettiği ve etmeyi hedeflediği topraklarda 
hakimiyet sağlayarak “gerçek” İslami düzeni kurma girişimleri olarak 
değerlendirilebilir. Bu adımlar, IŞİD’in Irak İslam Devleti’nden İslam 
Devleti’ne dönüşüm süreci ve sonrasında yaşadığı zayıflama ya da çöküş 
evrelerine rağmen, örgütün bu strateji temelinde belirli bir başarıya ulaş-
tığını göstermektedir. IŞİD, kontrol sağladığı bölgelerde bir ulus devletin 
sağladığı hizmetlere benzer düzenlemeler yapmıştır. Örneğin, örgüt hâ-
kimiyetindeki bölgelerde şeriat mahkemeleri kurulmuş, sokaklarda şeri-
at kurallarına uyulup uyulmadığını denetlemek için kadın ve erkeklerden 
oluşan hisbah adlı polis güçleri oluşturulmuştur. Ayrıca, hastaneler, aşev-
leri ve kız ve erkekler için ayrı eğitim veren İslami okullar açılmıştır.64 Bu 
faaliyetler, IŞİD’in yalnızca bir terör örgütü değil, aynı zamanda bir “dev-
let” gibi davranmaya çalıştığını ve bu amaçla altyapı hizmetleri sunmaya 
yönelik bir çaba içinde olduğunu ortaya koymaktadır. Örgütün devletleşme 
hedefini destekleyen bir diğer strateji ise kendi para birimini oluşturma 
girişimidir. IŞİD, dergilerinde Müslüman ümmetin, çıkar temelli küresel 
ekonomik sistem içerisinde yozlaştırılmasını engellemek amacıyla altın, 
gümüş ve bakırdan yapılmış paralar basılacağını duyurmuştur.65 Bu giri-
şim, örgütün bir ulus devlet gibi ekonomik bağımsızlık sağlamaya çalıştı-
ğını yansıtmaktadır. Söz konusu para birimi girişimi, IŞİD’in devletleşme 
sürecini meşrulaştırma ve Müslümanlara kendilerini alternatif bir düzen 
sunan lider olarak tanıtma çabalarının bir parçasıdır. Bu stratejiler göz önü-
ne alındığında, IŞİD’in devletleşme amacına yönelik adımlarının ideolo-
jik ve pratik açıdan birbirini tamamladığı ve bu amacın gerçekleştirilmesi 
için belirli bir tutarlılık sergilediği görülmektedir. Ancak, bu girişimlerin 
uluslararası toplum nezdindeki meşruiyet kazanma çabaları ve uzun vadeli 
sürdürülebilirlik açısından yeterli olmadığı da açıkça anlaşılmaktadır.

Sonuç

IŞİD, ideolojik bir temel üzerine inşa ettiği stratejilerle, dini ve siyasi 
meşruiyet arayışını hem bölgesel hem de küresel ölçekte yoğun bir şekilde 
sürdürmüştür. Örgüt, hilafet ilanından başlayarak, kontrol ettiği bölgeler-
de şeriat esaslarına dayalı bir düzen kurma, sosyal ve ekonomik yapılar 
inşa etme ve propagandalar yoluyla kendisini İslam’ın “gerçek temsilcisi” 
olarak tanıtma çabası içerisinde olmuştur. Bu çabalar, örgütün yalnızca bir 
terör yapılanması değil, aynı zamanda bir devlet olarak algılanma gayesi-
ni ortaya koymaktadır. Ancak, IŞİD’in bu stratejileri, uluslararası toplum 
tarafından bir devlet olarak tanınmasını sağlayacak meşruiyeti oluştura-

64	  Lister, Profiling the Islamic State, 27-28.
65	  Dabıq, no.5, 18-19.



 . 73İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

mamış, aksine örgütün ideolojik sınırlılıkları ve şiddet temelli yöntemleri 
nedeniyle zayıflamasına neden olmuştur. 

IŞİD’in meşruiyet arayışında kullandığı yöntemler, teolojik söylem-
lerden ekonomik girişimlere, bölgesel işgallerden küresel terör eylemleri-
ne kadar geniş bir yelpazeye yayılmıştır. Örgüt, şeriat mahkemeleri kura-
rak adalet sistemi oluşturmaya, hisbah gibi dini polis güçleriyle toplumu 
kontrol altına almaya, eğitim ve sosyal hizmetlerle bir “İslami devlet” 
kimliği inşa etmeye çalışmıştır. Ayrıca, altın, gümüş ve bakır para basmayı 
planlayarak, modern ekonomik sistemlere karşı alternatif bir düzen oluş-
turma iddiasında bulunmuştur. Ancak bu uygulamalar, ulus-devletlerin 
egemenlik anlayışını tehdit eden bir yapı olarak algılanmış ve uluslararası 
toplumun sert müdahaleleriyle karşılaşmıştır.

Örgütün şiddet temelli stratejileri, bölgesel işgallerden küresel terör 
eylemlerine kadar uzanan bir süreci kapsamaktadır. IŞİD, “tağut” olarak 
nitelendirdiği devletlere ve bunların halklarına yönelik gerçekleştirdi-
ği saldırılarla, küresel çapta bir korku atmosferi yaratmayı ve kendisini 
bir güç merkezi olarak kabul ettirmeyi amaçlamıştır. Ancak, bu eylemler, 
uluslararası toplumun birleşik bir şekilde hareket etmesine ve örgüte karşı 
sert müdahalelerde bulunmasına yol açmıştır. Örneğin, ABD öncülüğünde-
ki uluslararası koalisyon güçleri, hava saldırıları ve yerel kara birlikleriyle 
örgütün toprak kontrolünü sona erdirerek, IŞİD’in “devlet” iddiasını fiilen 
ortadan kaldırmıştır. Bunun yanı sıra, IŞİD’in Müslüman topluluklar içinde 
meşruiyet kazanma çabaları da büyük ölçüde başarısız olmuştur. Örgütün 
şiddet içerikli söylemleri ve eylemleri, birçok Müslüman alim ve toplum 
lideri tarafından kınanmış, İslam dünyasında geniş bir kabul görmemiştir.

IŞİD’in propaganda stratejisi, örgütün dini ve siyasi meşruiyet arayı-
şının bir diğer önemli boyutunu oluşturmaktadır. Örgüt, sosyal medya ve 
diğer dijital platformlar aracılığıyla dünya genelinde geniş bir kitleye ulaş-
mayı başarmış ve bu platformlar üzerinden kendisini İslam’ın ideal devleti 
olarak tanıtma çabası içine girmiştir. Özellikle İngilizce, Arapça ve diğer 
dillerde yayınlanan videolar, dergiler ve bildiriler, örgütün propagandasını 
küresel bir boyuta taşımıştır. Bu propagandalar, hem bireysel cihatçıları 
örgüte çekmek hem de uluslararası alanda korku ve endişe yaratmak için 
stratejik bir araç olarak kullanılmıştır. Ancak, bu propaganda faaliyetle-
ri, örgütün şiddet içerikli söylemleri nedeniyle çoğu zaman ters tepmiş ve 
uluslararası kamuoyunda IŞİD’e karşı güçlü bir direnişin oluşmasına kat-
kıda bulunmuştur.

Örgütün, kontrol ettiği bölgelerde şeriat esaslarına dayalı bir düzen 
kurma çabaları, yerel halkla olan ilişkilerinde belirleyici bir faktör 
olmuştur. IŞİD, şeriat mahkemeleri aracılığıyla adalet sağlamaya çalışmış, 
hisbah polis gücü ile toplumsal düzeni denetlemiş ve sosyal hizmetler 



74  . Osman GÖKMEN

sunarak halk desteğini kazanmayı hedeflemiştir. Ancak, bu uygulamalar, 
çoğu zaman zorlayıcı ve baskıcı bir nitelik taşıdığı için yerel halk arasında 
huzursuzluk yaratmış ve IŞİD’e karşı direnişin oluşmasına zemin hazır-
lamıştır. Örneğin, örgütün kadınlara yönelik sert kıyafet kuralları, keyfi 
cezalandırmalar ve ekonomik kaynakların gaspı gibi uygulamaları, kontrol 
ettiği bölgelerde halkın desteğini kaybetmesine yol açmıştır.

IŞİD’in, dini meşruiyet arayışında Selefi-Cihatçı ideolojiyi temel al-
ması, örgütün hem güçlü hem de zayıf yönlerini ortaya koymuştur. Sele-
fi-Cihatçı ideoloji, örgütün teolojik bir çerçeve oluşturmasını sağlarken, 
aynı zamanda bu çerçevenin dar kapsamlı ve radikal yapısı nedeniyle 
geniş bir kabul görmemiştir. Örgütün, hilafet ilanını dini bir zorunluluk 
olarak sunması ve Müslümanlar arasında bir birlik çağrısı yapması, teorik 
olarak etkileyici görünse de, pratikte bölgesel ve mezhepsel ayrılıkları 
derinleştirmiştir. Özellikle Sünni olmayan Müslüman topluluklar ve Şii 
nüfus üzerinde uygulanan baskıcı politikalar, örgütün İslam dünyasındaki 
meşruiyetini daha da zayıflatmıştır.

Sonuç olarak, IŞİD’in dini ve siyasi meşruiyet arayışı, teorik açıdan 
belirli bir tutarlılık ve stratejik bir uyum sergilese de, uygulamada bu ça-
baların uluslararası hukuk, egemenlik anlayışı ve modern devlet düzeniy-
le çeliştiği açıkça görülmektedir. Örgütün ideolojik sınırları, yalnızca dar 
bir teolojik yoruma dayanması ve bu sınırların şiddet temelli stratejiler-
le desteklenmesi, onun bölgesel ve küresel ölçekte destek bulma potan-
siyelini ciddi anlamda sınırlamıştır. Bu sınırlılıklar, örgütün uzun vade-
de sürdürülebilir bir yapı oluşturmasını engellemiş ve hem bölgesel hem 
de uluslararası düzeyde zayıflamasına neden olmuştur. Örgütün ideolojik 
meşruiyet arayışları kapsamında attığı adımlar, hem yerel halkın desteğini 
kazanmada hem de küresel ölçekte bir tanınma elde etmede başarısız ol-
muştur. Şeriat düzeni inşa etme iddiasıyla kurulan adalet sistemleri, sosyal 
hizmet projeleri ve ekonomik yapılandırmalar, özellikle yerel halk nezdin-
de beklentileri karşılamaktan uzak kalmış, uygulamalardaki tutarsızlıklar 
ve şiddet dolu politikalar, örgütün desteğini giderek kaybetmesine neden 
olmuştur. Bu durum, modern ulus-devlet düzeninin ve küresel normların, 
terör örgütlerinin meşruiyet arayışlarına karşı hala etkin bir şekilde işledi-
ğini ortaya koymaktadır. IŞİD’in çöküşü, örgütün yalnızca askeri alanda 
değil, ideolojik ve stratejik boyutta da başarısız olduğunu göstermektedir.



 . 75İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Kaynakça
Dabıq, no.1. 2015 - Ramazan, 1435. 

Dabıq, no.2. 2014 - Ramazan 1435. 

Dabıq, no.5. 2014 - Muharrem 1436.

Dabıq, no.3. 2014 - Sevval 1435. 

Dabıq, no.4. 2014 - Zilhicce 1435. 

Dabıq, no.6. 2015 - Rebiülevvel 1436. 

Konstantiniyye, no.1. 2015 - Şaban 1436. 

Konstantiniyye, no.3. 2015 -Zilhicce 1436.

Kutub, Seyyid. Yoldaki İşaretler –İman’ın İlkeleri-, Salih Uçan (çev.). İstanbul: 
Hicret Yayınları, 1980.

Çakmaktaş, Nurullah. “Bağlam-Düşünce İlişkisi Açısından Daiş’in İdeolojik Te-
şekkülü”. Akademik Hassasiyetler 11/25 (Ağustos 2024), 551-569.

Çakmaktaş, Nurullah, (2024). Müslüman Dünyada Dini Radikalizmin Yeni Bir 
Evresi Olarak Daiş Düşüncesi. Öneri Dergisi, 19(62), 39-60.

Çağlar, Ali (1997). “Terör ve Örgütlenme”, AMME İdaresi Dergisi, 30 (3), ss., 
120-133

Hirsh, Michael. “Bush and the World.” Foreign Affairs 81, no.5 (2002): 18-43.

Duderija, Adis. “Constructing the religious Self and the Other: neotraditional Sala-
fi manhaj.” Islam and Christian–Muslim Relations 21, no.1( 2010): 75-93.

Bozorgmehri, Majid. “Roots of Violence by ISIS, An Analysis on Beliefs.” Inter-
national Journal of Social Science Studies 6, no.3 (2018): 1-8.

Beyhan Gürbüz, Dini Motifli ve Uluslararası Bir Terör Örgütü Olarak El-Kaide, 
(Ankara: Atılım Üniversitesi, 2008).

Acar, Ünal, (2012). A’dan Z’ye Terörizm. Ankara: Kripto Yayın Dağıtım

Kobs, David M. “The Ideological and Political Power of the Islamic State.” The 
Army War College Review 2, no. 1 (2016): 40-44.

Albayrak, Ali. “Terör-Din İlişkisi (zliği) Üzerine”. Dini Araştırmalar 7/20 (Hazi-
ran 2004). ss., 291-301

Kirman, M. Ali. “Küresel Bir Sorun Olarak Din Ve Şiddet”. Dini Araştırmalar 7/20 
(Haziran 2004), ss., 315-332

Erdem, Süleyman, (2016). Cihatçılar: El-Kaide ve IŞİD’e Katılanların Hikâyesi. 
İstanbul: Yakın Plan.

Canan Orhan Gönül, “Uluslararası İlişkilerde Bir Şiddet Tezahürü Olarak 
Uluslararası Terörizm ve Işid Örneği”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi, 
İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2021).



76  . Osman GÖKMEN

İskender Karakaya, “Küresel Terörizmin Dönüşümü: El-Kaide’den Işid’e”, 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Ens-
titüsü, 2017).

Yunus Akçalı, “Modern Selefiliğin Gelişimi”, Ortadoğu’da Devlet Altı Gruplar: 
Örgüt, Mezhep, Etnisite, Erkan Ertosun, Mahmut Akpınar, Nurettin Altun-
değer (der.), Ankara, İldem Yayınları, 2015.

Kuyaksil, Ali, (2014). “Terör Örgütlerinin İdeoloji Unsuru Olarak Kullandığı Bazı 
Dini Kavramlar”, ASSAM Uluslararası Hakemli Dergi, 1(1), ss., 79-114

Kamolnick, Paul. The Al-Qaeda Organization and The Islamic State Organization: 
History, Doctrine, Modus Operandi, and U.S. Policy to Degrade and Defeat 
Terrorism Conducted in the Name of Sunni Islam. Carlisle: U.S. Army War 
College Press, 2017.

Lister, Charles. Profiling the Islamic State. Doha: The Brooking Institution, 2014.

T. Kaşıkcı ve G. D. Bülbül, “Selefi-Cihadi Örgütlerin Karşılaştırmalı Analizi: 
El Kaide ve IŞİD Örneği”, Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi, c. 9, 
s. 2 (2023), s. 98-110.

Gürler, Recep Tayyip ve Ömer Behram Özdemir. “El-Kaide’den Post-Kaide’ye 
Dönüşüm: IŞİD.” Türkiye Ortadoğu Çalışmaları Dergisi 1, no.1 (Mayıs 
2014): 113-155.

Gürler, Recep Tayyip ve Ömer Behram Özdemir. “DEAŞ: Ortaya Çıkışı, Yük-
selişi ve Çöküşü.” Orta Doğu’da Devlet Dışı Silahlı Aktörler içerisinde, 
Editörler: Murat Yeşiltaş ve Burhanettin Duran, 463-495. İstanbul: SETA 
Kitapları, 2019.

Neer, Thomas ve Mary Ellen O’Toole. “The Violence of the Islamic State of Syria 
(ISIS): A Behavioral Perspective.” Violence and Gender 1, no. 4 (2014): 
145-156.

Raineri, Luca ve Alice Martini. “ISIS and Al-Qaeda as Strategies and Political 
Imaginaries in Africa: A Comparison between Boko Haram and Al-Qaeda 
in the Islamic Maghreb.” Civil Wars 19, no.4 (2017): 1-23.

Rej, Abhijnan. “The Strategist: How Abu Mus’ab al-Suri Inspired ISIS.” ORF 
Occasional Paper (Ağustos 2016): 1-18.

Speckhard, Anne ve Molly D. Ellenberg. “ISIS in Their Own Words: Recruit-
ment History, Motivations for Joining, Travel, Experiences in ISIS, and 
Disillusionment over Time – Analysis of 220 In-depth Interviews of ISIS 
Returnees, Defectors and Prisoners.” Journal of Strategic Security 13, no. 
1 (2020): 82-127.

Yetim, Mustafa, Rıdvan Kalaycı ve Tamer Kaşıkcı. Ortadoğu’da Devlet-Dışı Ak-
törler ve Arap Baharı, Müslüman Kardeşler, Hizbullah ve Hamas. Ankara: 
Orion Kitabevi, 2020.



 . 77İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Yosufi, Abdul Basir. “The Rise and Consolidation of Islamic State: External In-
tervention and Sectarian Conflict.” Connections: The Quaterly Journal 15, 
no.4 (2016): 91-110.





KELAM EKOLLERİNDE GÜNAH KAVRAMI VE  
BÜYÜK GÜNAH MESELESİ

Nihat ERCAN1

1  Çorum Hitit Üniversitesi Lisansüstü Ana Bilim Dalı Başkanlığı, Temel İslam Bilimleri, Ke-
lam Bölümü,  nihatercanakdynt@gmail.com, Orcıd: 0009-0006-9434-2774

BÖLÜM
3



80  . Nihat ERCAN

Giriş

İslam toplumunda meydana gelen siyasi ve sosyal ihtilaflar Hz. pey-
gamberin vefatından hemen sonra başladığı bilinmektedir. Fedek arazisi, 
kimin halife olacağı, Hz. Osman’ın şehadeti, Cemel ve Sıffin savaşı, tah-
kim meselesi beraberinde itikâdi tartışmaları gün yüzüne çıkarmıştır. Özel-
likle büyük günah meselesi bu minvalde tartışma alanı bulmuş ve Müslü-
manlar arasında yapılan savaşta öldürülenin durumu ve dini açıdan suçu 
işleyenin hükmü gibi konular tartışılmaya başlamıştır. Bu konuda klasik 
dönem ekollerinden harici, mutezile, Murcie, Eşarilik gibi ekollerin bir-
takım görüşler ileri sürmesi kelam ilmi alanında ilk problemlerin tartışma 
sahasını genişletmiştir.1.

Genel olarak Mürtekib-i Kebire konusu kelam ekollerinde iman, 
amel, tekfir vb. Kavramlar ekseninde açıklanmaya çalışılmış olup büyük 
günah isleyenin dünya ve ahiretteki durumlarının anlaşılmak istendiği 
görülmektedir. 2

Bu bölümde bazı ekollerin günah anlayışı ve İslâm kelam ilminde 
“kebire” kavramı ile karşılanan büyük günah meselesine yaklaşımları yer 
almaktadır.

Mâtürîdî İtikadında Günah Kavramı ve Büyük Günah Meselesi

Maturidi Kitab’üt Tevhid eserinde detaylıca yer verdiği günah konu-
sunun dindeki durumu ve günah işleyenlerin konumunu değerlendirmekte-
dir. Birinci grup görüşte kişiyi imandan çıkaran günahları mütalaa ederken 
büyük günah küçük günah ayrımı yapmadan tüm işlenen günahların 
imandan çıkardığını ayetlerden delillerle ifade ederler.3

Buna delil olarak “O ateşe ancak dini gerçekleri yalanlayıp yüz çeviren 
kötüler girer”4 “Kim bir kötülük yaparsa cezasını görür”5 “kim kötülükle 
gelirse o onun dengiyle cezalandırılır”6 bu görüşe göre küçük günahlara 
da ceza verileceği ifade edilmekle birlikte sadece nankörlerin cezalandırı-
lacağı haber verilmektedir. Bir diğer delil olarak “Allah ve resulünü inci-
tenlere Allah dünyada ve ahirette lanet etmiş ve kendileri için horlayıcı bir 
azap hazırlamıştır”  7 Bu ayette de ifade edildiği gibi itaatten ayrılan, söz 

1	  Cemalettin Erdemci ve diğerleri. Editör Fadıl Ayğan  Kelam tarihi ,beyan yayınları ,2021 
İstanbul
2	  Erkan Yar, “Eş’ârî’nin Teolojik Görüşleri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
1/11 (2006): 15.
3	  (Mâtürîdî, 2013, 487)
4	  Leyl 92/15-16,  
5	  Nisa 4/123
6	  En’am 6/160  
7	  Ahzap 33/57  



 . 81İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

dinlemeyen, tebliğ edilen davranışlara uyum sağlamayan isyankârların da 
Allah’ın Resulüne eziyet etmiş olacağı açıktır.8

Bu şekilde masiyet işleyen kimseler Rablerine verdiği sözünü “elest 
bezminde ikrar edilen inancı” 9 yerine getirmemiş olan kimselerdir sadece 
inandık demek kişinin açığa vurduğu inancındaki samimiyeti ortaya koy-
maya elbette yeterli görmeyen bir anlayışla kişi işlediği günah nedeniyle 
onu yaratan yüce Allah’a karşı gelmiş olup şeytanın davetine ve emrine 
uymak suretiyle de ona icabet etmektedir.  Bu niteliğe haiz olan kimse 
şeytana tapınmakta ve kafir statüsüne girmektedir. 10

Maturidi Hataen ya da icbar yoluyla oluşan günahların bağışlanan gü-
nahlar kapsamında olduğunu belirtmektedir. Bu konuyu Ahzab suresi 5. 
Ayeti ile “yanılarak yaptıklarınız da size vebal yoktur ancak kalplerinizin 
bile bile yöneldiğinde günah vardır” ayeti ile delillendirmektedir. Başka 
bir ayette ise inkara zorlananlar istisna edilerek onların kalbinde iman ol-
duğu ve kafirliğe açmadığını, Allah’ın gazabına dahil olmadığı bir durum 
söz konusu edilmektedir11

İkinci grup da günah taksimi yaparak küçük günah ve büyük günah 
ayrımına yönelik görüş bildirmektedir. Buna göre Maturidi’nin de kanaa-
tine göre küçük günahların kişiyi dinden çıkarmayacağı ki burada mutlak 
tehdit kâfirler içindir ve cezasını çektikten sonra ya da affa mazhar ol-
duktan sonra veyahut büyük günahlardan kaçınma yolu ile bağışlanması 
mümkün görülmektedir.

İman ehlinin cehennemde ebediyen kalmasını isabetli bir görüş 
bulmayan Maturidi, Zilzal süresinde 7.8. ayette yer alan zerre miktarı 
iyiliğin ve kötülüğün hesabının olmasıyla bu duruma izahat getirmektedir12 
Nitekim “kim zerre ağırlığınca hayır amel işlerse, onu görür. Kim de zerre 
ağırlığınca şer amel ederse, onu görür” buyrulur. Dolayısıyla kafirin iyiliği 
ve büyük günahlardan kaçınan kimselerin kötülüğü sevapları eksiltmede ve 
azapta etkilidir. Nitekim ayet amelin silinmemesi bahtiyar olanlara fayda 
sağlayıcı bir şart; bağışlanma durumunun olmaması ise bahtsızlara yöne-
lik bir şart taşımaktadır. 13 Böylece İlahi beyanda yer alan ifade gereğince 
ebedi cehennem unsurunun Maturidi tarafından isabetli bulunmadığı 
söylenebilir.

8	  Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : İstanbul 
s: 488
9	  Araf 172-173
10	  Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : İstanbul 
s: 489
11	  . ( Nahl, 16/106) Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 
2017 : İstanbul s: 490
12	  .( Mâtürîdî, 2013, 490)
13	  KADI NASIRÜDDİN EBU SAiD ABDULLAH BİN ÖMER BİN MUHAMMED EŞ- Şi 
RAZi EL- BEYDAVİ , Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil ,cilt :5(tercüme: Abdülvehhab Öztürk) 
kahraman yayın;İstanbul 2011



82  . Nihat ERCAN

Yine bu hususta Taberî, tefsirinde yaptığı beyanda hadislerden yola 
çıkarak bir müminin, yaptığı günahların karşılığını dünyada görecek ol-
duğunu ve sevaplarının karşılığını da ahirette görecek olduğunu; kafirin 
ise yapmış olduğu iyiliklerin karşılığını dünyada görürken, kötülüklerinin 
karşılığını ise ahirette bulacağını, onun inkârı ile birlikte yapmış olduğu 
iyiliklerin ahirette ona fayda sağlamayacağını ifade etmektedir.14

Mâtürîdî’ye göre Allah’ın iyiliği emretmesi, ona çağırması ve işle-
melerini desteklemesi veya gerekli gücü verme yönünde Mutezile tarafın-
dan Allah’a izafe edilen bu hususta mümin de kâfir de eşit konumdadır.  
15  Öyleyse kişinin fiilini tercihi söz konusudur denilebilir. Nitekim irade 
kulda bulunmaktadır. Eğer davranışlar iradesiz oluşmuş olsaydı hiç kimse 
hastalık korkusuyla fazla yiyip içmeyi bırakmaz, iştahlı olduğundan dolayı 
yiyip içmez herhangi bir zevk alamazdı. Ayrıca İnsan fıtratında mevcut 
olan bu durum için cebr söz konusu değildir. 16

Allah’ın emrettiği fiiller övgü ya da yergi neticesi taşımaktadır. Akıl 
ve hikmet ile konuya açıklık getiren Maturidi bu hususta yüce Allah’ın 
kafir olanlara ebedi olarak azap etmesini ve onları bağışlamamasını, düş-
manıyla dostunu eşit görmemesinden kaynaklı olduğunu belirtmektedir. 
Bu durumda şayet dost düşman eşit tutulsa idi böyle bir kimse Hikmet 
sahibi sayılamazdı. Böylece kafirin bağışlanması fiillerin hikmetini orta-
dan kaldırmış olacaktır. Hatta yerilmesi gereken fiiller böyle bir durumda 
övülmüş olacaktır. 17

İlk peygamber Hz. Âdem ve zevcesi Bakara suresinde zikredilen kıs-
sada ağaca yaklaşma olayı üzerine Allah’ın emrini çiğneme yoluna gir-
mişlerdir. Maturidi böyle bir problem karşısında işlenen günah durumu-
nun iki çözüm yolunu dile getirmektedir. Bunlardan ilki iman etmiş olan 
kulun imanının hala geçerli olduğu ve işlenen kabahat ile bunun ortadan 
kaldırılmadığıdır. Nitekim yüce Allah işledikleri fiilden sonra tekrar 
onları iman etmeye davet etmemiştir. İkinci çözüm ise uygulanan cezanın 
karşılığı durumudur ki Mütezile’nin kebire anlayışına benzerlik arz etme-
mektedir. Yüce Allah’ın bu misaldeki  hikmeti konusunda Maturidi, bütün 
insanlar için rahmet vesilesi olması amacına yönelik olduğunu vurgulayan 
bir anlayışla işlenebilecek her türlü günah nedeniyle Allah’ın rahmetinden 

14	  Ebu Cafer Muhammed b Cerir et taberi, taberi tefsiri ,cilt :9 tercüme: Kerim Aytekin, Hasan 
Karakaya hisar yayınevi İstanbul ;1996S:197
15	  ( Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : İstanbul  
s:495-496)
16	  Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : İstanbul  
s:231)
17	  Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed Mahmud. Te’v’îlâtü’l-Kur’ân Tercüme-
si. Ed. Yusuf Ş Yavuz. Çev. Fadıl Ayğan. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 6/2017a). S :496).



 . 83İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

ümit kesilmemesine vurgu yapmaktadır böylece yaratan ile yaratılan ara-
sındaki dostluk bağı daha güçlü hale gelmiş olacaktır. 18

Hz. Âdem Rabbinden bağışlanma istedi (rabbinin ona öğrettiği keli-
melerle) Allah da tövbesini kabul etti. Şüphesiz Allah tövbeleri çokça ka-
bul edendir. Merhamet sahibidir.19 Burada Hz. Âdem ve zevcesi Rabbinden 
öğrendikleri ile gereği gibi amel ederek, “Ey Rabbimiz biz kendimize zul-
mettik, eğer sen bize acımaz merhamet etmezsen hüsrana uğrayanlardan 
oluruz .”20 şeklinde münacatta bulunmuştur. Dolayısıyla ayette de ifade 
edildiği üzere kulun Allah’a tevbe etmesi, onun gazabına uğramaktan beri 
olması, itaate yönelmesi, onu razı etmeye çabasıdır demektir. Allah’ın ku-
lun tövbesine cevap vermesi ise ona tövbeyi nasip etmesi lütuf ve inaye-
tindendir ki gazaptan vazgeçip, kulundan razı olması onu affetmesidir. 21

Eş’arî İtikadında Günah Kavramı ve Büyük Günah Meselesi

Eş ‘arî, itikadı meseleleri ele alırken Mutezîlî anlayışın aşırı akıcılı-
ğına karşı çıkışla birlikte akıl ve nakil çatışmasının zeminde olduğu dö-
nemde o Ahmed b. Hanbel’i benimseyen tavır içinde bulunmuş olup za-
manla Maturidi paralelinde Sünni kelam başlangıç döneminde söz sahibi 
olmuştur. Meselelere aklın ilkelerinin de desteği ile Nasları öne çıkarma 
metoduna yönelmiştir.22

Günah işleme bahsini açıklamada kullanılan Eş’arî argümanını ku-
lun fillerine yönelik açıklamasından yola çıkarak irdelemek mümkündür. 
Buna göre hadis kudreti yaratan Allah’ın dilemesi ile kul fiilleri yapmakta-
dır. Fiili yapmasından dolayı ise sorumluluk kuldadır. Cebr anlayışı hâkim 
olmayan bu durumda kul fiili kesbeder ve iyi kötü arasında seçim yapılma-
sı da kulun sorumluluk alanındadır.23

Esariye göre ilahi emirlere karşı olan her davranış büyük günah kap-
samındadır ve günahın büyüklüğü ve küçüklüğü izafidir. İyilikten elde 
edinilen sevaplar kötülüklerin yapılmasıyla yok olmaz. Kul tövbe ederse 
Allah’a karşı olan bütün günahlar silinmektedir. Ameli imandan bir parça 
olarak görmeyen Eşariye göre amellerin karşılığı ilahi bir lütuf olarak ay-
rıca verilirken kullara verilen sevap ve mükafat amelin karşılığı değildir 24.

18	  Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed Mahmud. Te’v’îlâtü’l Kur’ân Tercüme-
si. Ed. Yusuf Ş Yavuz. Çev. B Topaloğlu. (İstanbul: Ensar Neşriyat, cilt 1/2015a); s:129
19	  ( Bakara 2/34)
20	  Araf 7/23
21	  Ebu Cafer Muhammed b Cerir et Taberi, Taberi Tefsiri, cilt 1, hisar yayınevi ,İst;1996
22	  Müellif: İRFAN ABDÜLHAMÎD FETTÂH, EŞ‘ARÎ, Ebü’l-Hasan,TDV,İslamansiklope-
disi,Erişim:https://islamansiklopedisi.org.tr/esari-ebul-hasan
23	  Eş‘arî, el-Lümaʿ, s. 118; İbn Fûrek, s. 92.
24	  a.g.e., s. 150-154, 157-158, 166-167



84  . Nihat ERCAN

Eş’arî anlayışa göre günah işlediği halde tevbe eden kimsenin tek-
rar günaha dönmesi yapmış olduğu tövbeyi anlamsız ve geçersiz kılma-
maktadır. Yani tövbesi geçerli olmaktadır. Zira Eş’arî anlayışta tövbe de 
geçerliliği veya geçersizliğine hükmedilen ibadet kapsamını alınmaktadır. 
Dolayısıyla sonraki günahtan önce yapılan tövbe bitmiş bir ibadet hükmü-
ne gelmektedir. Böylece bitmiş bir ibadetin üzerine butlan (geçersizlik) at-
fedilmesi de mümkün görülmemektedir. O halde, tekrar günaha dönen kişi 
için bir öncekinden bağımsız olmak kaydıyla başka bir ibadet hükmünde 
yeni bir tövbe gerekmektedir25

Günahların ardından yapılan tövbenin bozulması hususunda mutasav-
vıflar da kelamcılar gibi düşünmekte olup tövbeden sonra tekrar aynı güna-
ha dönen kimse için yeniden tövbe etmesi gerektiğini vurgulamaktadırlar. 
Bunu Allah’tan ümit kesmeme ile bağdaştıran mutasavvıflar birçok defa 
tevbenin tekrar edilebilir olduğunu ifade etmektedirler26

İmam Eş’ârî büyük günah işlemiş Müslümanların Hz peygamber ta-
rafından şefaatle karşılık bulacağını ve cehennemden çıkarılacağını dile 
getirmektedir. Hatta bu konuda Müslüman alimlerin icma ettiğini ifade et-
mektedir. 27

Esari anlayışta , hazreti peygamber vesilesi ile Allah’ın günahkar kul-
larına verdiği bir lütuf hediye olarak görülen şefaatin, Mutezile alimlerinin 
bu konudaki görüşlerinin aksine sadece Cennet ehline değil cehennemle 
cezalandırılan Müslümanların azaptan kurtulmalarının sağlanmasına yöne-
lik büyük günah işlemiş müminler için şefaatin olacağını savunmaktadır28

Mu’tezîle İtikadında Günah Kavramı ve Büyük Günah Meselesi

Mutezile itizal edenler anlamına gelmekte olup, bu yönüyle ortaya çı-
kışı ise Vasıl b. Ata al Gazzal ‘ın hocası Hasan el Basri meclisine gelen 
bir adamın büyük günah isleyenin durumunu sorması ve hocasından evvel 
Vasil’ in “ne mümin ne kâfir; o fasıktır” demesi üzerine hocasının “Vasıl 
bizden ayrıldı” sözüyle o meclisten ayrılışı ile başlatılmaktadır 29

25	  . CÜVEYNÎ, Ebi’l-Meâlî Abdulmelik, Kitabü’l-İrşâd İlâ Kavâtii’l-Edilleti fî Usûli’l-İ’tikâd, 
thk. Esad Temim, Beyrut, 1413/1992. S. 343.
26	  . KUŞEYRÎ, Ebu Kasım Nisaburî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mahmud, 
Mahmud b. Şerif, Kahire, 1409/1989.s180
27	  Eş’ari, 2011: 593)Eş’arî Ebu’l-Hasan Ali B. İsmail, El-İbâne An Usûli’d-Diyâne, ,  (Nşr. 
Sâlih B. Mukbil B. Abdillâh El Useymî), Riyad : Dâru’l-Fazîle, 2011.
28	  . (Eş’ari, 2011: 594) Eş’arî Ebu’l-Hasan Ali B. İsmail, El-İbâne An Usûli’d-Diyâne, ,  (Nşr. 
Sâlih B. Mukbil B. Abdillâh El Useymî), Riyad : Dâru’l-Fazîle, 2011.
29	  .     Bak. Muhammed b. An-Nu’mân, Eiâi! Al-Makalât JVl-Mezâhıb Va’lMuhtarât, s. 4-7, 
Tebriz 1371; aş Şehrcstâni, al-Milel Va’n-^ihal, c. I, s. 68, Matbaat al-Ezher basılası, Mısır; 
al-Bağdâdî, al-Fark Beyn al’Ftrak, s. 71, Mısır 1948; al-isferâyinî, at-Tabstr fl’d-Dln, s. 64-65, \
lisir 1955; Ahmed b. Yahya b. Al-Murlada,Kilâb Tabakdt al-AluteziU, s. 3, Beyrut 1961.



 . 85İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Mutezîlî düşüncede günah kişilerin imanına, ameline zarar veren, şer 
bir fiildir. Zira iman kalbin, dilin ve diğer uzuvların fiilidir. Bundan dolayı 
kişinin hayrına olan inandığı ameli terki ile ahiret yurdundaki hayırların 
kendisinden alınması   günah işlemesi neticesinde olmaktadır. 30

Mutezilenin 5 temel prensibinden olan el menzile beynel menzileteyn 
yani iki menzile arasında orta makam anlamında kullanılan prensibi gereği 
büyük günah işleyenlerin mümin olmadığı kafir de olmadığı ancak fâsık 
olarak nitelendirildiği görülmektedir. Bu kişi eğer tövbe etmeden ölürse 
cehenneme gidecektir ve fâsık kimsenin cehennemdeki yeri kafir olanlar-
dan daha az azap görülecek bir yerdir31

Dolayısıyla büyük günah işleyenler mutezileye göre mümin ile kafir 
arasında manevi bir makam sahibi olacaktır denilebilir.

Menzile ilkesini ilk defa ortaya atan Vasıl, Hz. Ali ile Muaviye taraf-
tarlarından hatalı olanın tespitinin mümkün olmadığını dolayısıyla konuyu 
Allah’a havale etmenin gereklerini vurgulayarak Hz. Ali’yi ve düşmanları-
nı tekfire yönelen Hariciler ile her iki grubu da mümin olarak adlandırılan 
Murcie arasında orta yol benimsemiş bir nevi arabuluculuk siyaseti izle-
miştir. Bundan dolayı mutezile mensupları Menaziliyye olarak isimlendi-
rilmiştir. 32

Mutezili âlim İbrahim en-Nazzam imanı büyük günahlardan kaçın-
mak olarak yorumlarken büyük günahı, hakkında vaîd yani ceza tehdidi 
bulunan günahları olarak ifade etmektedir. Nitekim hakkında herhangi bir 
vaîd yani cezai müeyyide bulunmayan günahların da mümkün olabilece-
ğini kabul ederek, iman ehli olan kimsenin özellikle hakkında vaîd olan 
hükümleri dikkate almasını ve ondan kaçınması gerektiğini ifade etmek-
tedir.33 

Cafer b. Mübeşşir Nazzam ’ın vaîd görüşüne katılmakla birlikte bir 
günahı kasten işleyen herkesin murtekib-i Kebire (büyük günah) sahibi 
olduğu görüşünü benimsemektedir 34

Mutezîlî alim Cübbai günah işleyen kişinin ya da büyük günah 
işleyenlerin tövbe etmeden ölmesi halinde kafir olarak muamele göreceğini, 

30	  Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, thk. Abdülkerim Osman (Kahire: yy., ty.), 566
31	  . Agah çubukçu, mutezile ve akıl meselesi,Ankara üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
c:11,1964
32	  Kādî Abdülcebbâr, Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, s. 239; İbnü’l-Murtazâ, Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, s. 
33
33	  s:390 MAKÂLÂTÜ’L-İSLÂMİYYÎN VE İHTİLÂFÜ’L-MUSALLÎN (İlk Dönem İslâm 
Mezhepleri) Müellifi : Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî(ö.324/935)İstanbu:l 2019,Çeviri:Ömer Aydın,-
Mehmet Dalkılı,İmak Ofset Basım Yayın s:390
34	  MAKÂLÂTÜ’L-İSLÂMİYYÎN VE İHTİLÂFÜ’L-MUSALLÎN (İlk Dönem İslâm Mez-
hepleri) Müellifi : Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî (ö. 324/935)İstanbu:l 2019,Çeviri:Ömer Aydın,Mehmet 
Dalkılı,İmak Ofset Basım Yayın s:394



86  . Nihat ERCAN

mümin olmadığı dolayısıyla cehennem ile cezalandırılacağını söylemiştir. 
35

Bu şekilde ölen, cehennemliklerden olan kişiler için Allah’ın gazabına 
uğramış olanların Hz. peygamberin şefaatini de hak etmediğini savunmuş-
lar ve dünya hayatında işlenmiş olan büyük günahlardan tövbe etmeden 
ölenlere şefaatin geçerli olmadığını dile getirmişlerdir. 36

Nitekim Mutezîlî alimler Hz. peygamberin şefaatinin, büyük günah 
işleyenler için geçerli olmasını tövbe etmelerine bağlamışlardır37

Küçük günahların bağışlanması hususunda Mutezile üç ayrı görüş 
benimsemiştir: birinci görüşe göre büyük günahlardan kaçınılması halinde 
Allah küçük günahları bir ikram olarak bağışlamaktadır İkinci görüşe göre 
büyük günahlardan kaçınılması halinde küçük günahlar bir hakediş olarak 
bağışlanmaktadır. Bir diğer görüş ise küçük günahların sadece tövbe 
vasıtasıyla bağışlanmasıdır38

Günahtan sonra tevbe edip o günaha tekrar dönme konusunda Mutezi-
le günahtan sorumlu tutulur , geçmiş günahlardan sorumlu değildir şeklin-
de iki farklı görüş benimsemiştir39

Harici İtikadında Günah Kavramı ve Büyük Günah Meselesi

Sahabeyi büyük günah işledikleri gerekçesiyle tekfir eden akım olarak 
gün yüzüne çıkan Harici tavra göre büyük günah hatta her işlenen günah 
kişiyi küfre götürmektedir. 40

Başlangıçta Müslüman geleneği için günah mevzusu tövbeye yönel-
menin gerekliliğine vurgu yaparken tekfir amaçlanmamaktadır. Nitekim 
Hz. peygamber in İslam’ın yayılması için yapılan hicret ile barışçıl ortam 
oluşturmak amacıyla hicretin ilk yıllarında din kardeşliğine önem vererek 
ayrışmaya değil toplumsal bütünlüğe dikkat çekerek Muahat yapmıştır. 41

Sonraki dönemlerde haricilerle başlayan süreçte Kebair meselesi et-
rafında cereyan eden durumun, kişilerin tekfir edilmesi şeklinde bir yöne-
limin ortaya çıktığını ve hatta bireyin İslam dini çerçevesinde kalmasına 

35	  Yavuz, Yusuf Şevki, Cübbai, Ebû ‘Ali, Dia, İstanbul, 1993.s:99-103
36	  Abdülcebbâr, El-Kâdî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Thk. Abdülkerîm Osmân, Mektebetü Veh-
be, Kahire 1408 / 1988.
37	  .  Abdülcebbâr, El-Kâdî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Thk. Abdülkerîm Osmân, Mektebetü Veh-
be, Kahire 1408 / 1988. S:641
38	  . S: 394 makalat
39	  . Makalat s.396
40	  Cüveynî, Ebu’l-Me’âlî Abdülmelik. Kitâbu’l-İrşâd. Çev. A. Bülent Baloğlu, Sabri Yılmaz, 
Mehmet İlhan ve Faruk Sancar. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2012. S:313
41	  Hüseyin Algül, TDV İslam ansiklopedisi, muahat



 . 87İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

yönelik tutumun dışına çıkılarak din dışı ilan edilmesi ve öldürülmesine 
gerekçe aramak şeklinde bir algının hâkim olduğunu göstermektedir. 42

Özellikle harici bir kol olan Ezarika, büyük günah işleyenleri kafir 
olarak sert bir şekilde nitelemektedir.43 Her büyük günahım küfür olduğunu 
ileri süren Ezarika ’ya göre muhaliflerinin bulunduğu yer dar-ı küfür yani 
küfür yurdudur. Her büyük günah işleyen ebedi cehennemde kalacaktır. 
Dolayısıyla tahkim meselesinde Hz. Ali’yi ve hakem olan Ebu Musa ve 
Amr b. As’ı tekfir ederler ayrıca çocukların öldürülmesini de caiz görmek-
tedirler. 44

Günümüze ulaşan tek harici kol ve en mutedil görülen ekolu adını ku-
rucusu olduğu kabul edilen Abdullah b. İbâz’dan alan İbadiyye ekoludur. 45

İbadiyye içinde gelişen görüşlerden birinde iman ve şirki birbirinden 
ayıran tek şey Allah’ı bilmek olduğu görüşünü benimsemektedir. Allah 
Teâlâ’yı bilip bunun dışında cennet, cehennem, Resul gibi unsurları inkâr 
eden ya da insan öldürme, zina, kadınların namusu hakkında Allah’ın ha-
ram kıldığı şeyleri helal kabul etmek gibi kötülükleri işleyen kimse şirkten 
beri kafir addedilmektedir. Bununla birlikte Yüce Allah’ın yeme içme ko-
nusunda haram kıldığı şeylerin yenilip içilmesini de şirkten beri kafirlik 
olarak görmektelerdir. Ayrıca Allah’ı bilmeyen ve inkâr edenlerin müşrik 
olduğunu ifade etmektelerdir46

Hariciler, Ali b Ebu Talib ‘i r.a. tahkim olayında hakeme başvurması 
ile tekfir yoluna girmişlerdir ancak onun küfrünün şirk olup olmadığı ko-
nusunda ihtilafa düşmüşlerdir. Nitekim hariciler her büyük günahın küfür 
olduğu konusunda icma etmişlerdir .Sadece Necedat  kolu bu görüşte ol-
mamakla birlikte Allah’ın büyük günah sahiplerine ebedi olarak azap ede-
ceği konusunda da icma etmişlerdir47

Murcie İtikadında Günah Kavramı ve Büyük Günah Meselesi

Murcie “ertelemek, sonraya bırakmak anlamında irca ya da “beklenti 
içinde olmak, ümit etmek” gibi manalara gelmektedir. Harici zihniyetine 
alternatif görüş belirten, Emevi-Haşimi çekişmelerinin bulunduğu, Emevi-
lerin izlediği takdiri politika, siyasi, toplumsal problemlerin yer aldığı bir 
dönemde ortaya çıkan siyasi ve itikâdi bir fırka olarak nitelenen Mürcie, 
büyük günah işleyenlerin durumlarını Allah’a bırakıp onların manevi so-

42	  Kahraman, Ferruh. İslam kelamı ve Hıristiyan teolojisine göre günah. Sakarya Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2006.
43	  Kemal ışık , mutezilenin ilk kurucusu vasıl b ata ve büyük günah meselesi,Ankara üniver-
sitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c:24 s:358  
44	  Makalat s:145-146
45	  (Ethem  Ruhi Figlali, TDV İslam ansiklopedisi, ibaziyye 
46	  .  Makalat s.164
47	  .. Makalat s:146



88  . Nihat ERCAN

rumlulukları hakkında fikir beyan etmeyen topluluklara verilen ortak bir 
isim olarak nitelendirilmektedir48 

Murcie’ nin günah anlayışını daha iyi kavramak için tarih sahnesinde-
ki yerine değinmek konumuz açısından faydalı olacaktır.  Özellikle saha-
be dönemi meydana gelen bir takım siyasi etkenlerden dolayı iman-amel 
meselesinin gündemde olması Murcienin tarih sahnesinde yer almasında 
etkili olması açısından önem arz etmektedir. Nitekim iman-amel konusun-
da Harici ve Ehli Hadise; imamet meselesinde Şia’ya, Kebire bağlamında 
Mu’tezîle’ye karşı geliştirdiği farklı bakış açısıyla, iman nazariyesini orta-
ya koymuş ve fikir özgürlüğü, hoşgörü ve adaletin on planda tutulmasına 
zemin hazırlamıştır. Nitekim dönemin Emevi ayrıştırma polikasina karşı 
görüşleri ile başrolde yer aldığı bütün Müslümanların eşitliği vurgusu ile 
bilinmektedir. Onlara göre Allah’a iman ikrarı bulunan hiç kimsenin gayri 
Müslim muamelesi görmesi adil değildir. Sosyo-ekonomik açıdan değer-
lendirildiğinde dönemin “mevali sorununda” yönetim anlayışına karşı du-
ruşuyla İslamlaşmaya katkısı olduğu dile getirilmektedir.49

Kelam alimi Curcani, Şerhu’l Mevakif ta Mürcie’nin isimlendirilme-
sini, iki şekilde açıklamaktadır. Birincisi niyetin ardına ameli koymaları ile 
yani ameli derece bakımından niyetten ve inançtan sonraya koymaları ile 
açıklarken ikincisini umut veren görüşü ile bağdaştırmaktadır. Yani küfürle 
birlikte taatin fayda vermediği gibi imanla birlikte mâsiyetin zarar verme-
diği görüşüne sahip olmasından dolayı olduğunu ifade etmektedir. 50

Murcie, büyük günah meselesi konusunda tartışılan probleme yönelik 
bir müminin büyük günah işledikten sonraki inanç durumunun ne olduğu 
ve hala mümin sayılıp sayılmadığı konusuna dair ümit verici düşüncesiyle 
küfürle beraber itaatin fayda vermemesi gibi imanla birlikte günahın da 
zarar vermeyeceği görüşünü benimsemektedir51

Aynı zamanda büyük günah işleyen kimsenin mümin olduğunu kabul 
etmekle beraber bu konudaki kesin hükmü ahirete ertelemeyi uygun gö-
rürler. 52

Murcie den bazıları günahları büyük günah ve küçük günah olarak 
taksim ederken; Bisr el Merisi ve başkaları Allah’a isyan edilen her şeyin 
büyük günah (kebire) olduğu görüşündedir53

48	  . Sönmez Kutlu , Murcie, TDV İslam ansiklopedisi 
49	  (Sönmez Kutlu, Türklerin islamlaşma sürecinde mürcie ve tesirleri, TDV yayın, Ankara 
2000, S:332.)
50	  Curcani, Serhul Mevakif S:800
51	  . .Salih Sabri Yavuz, Kelama giriş, Atatürk Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi, S :14-16
52	  Kemal ışık , mutezilenin ilk kurucusu vasıl b ata ve büyük günah meselesi,Ankara 
üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c:24 s:359
53	  . Ebu’l-Hasen el-Eş’ari ,Ilk Dönem  İslam mezhepleri , Çevirmenler: Mehmet Dalkılıç 
Ömer Aydın, Kabalcı yayin, İstanbul:2005 s: 145



 . 89İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Murcie içerisinde yer alan fırkalardan Ebu Muaz et Tümeni taraftarla-
rının görüşüne göre iman küfürden koruyan birtakım hasletlerin ismi ola-
rak görülmektedir. Bu hasletleri terk etmek küfür olarak görülmekte dola-
yısıyla kişiler kafir olarak nitelendirilmektedir. Onlara göre büyük günah 
küfür barındırmadıkça imandan çıkarmaz. Namaz, oruç, hac gibi farzların 
bilerek inkâr edilmesi, reddedilmesi hatta küçümsemek suretiyle terk edil-
mesi kişiyi Allah’ı inkara götürmekte olup kişiyi kafir olarak niteleyici bir 
davranış olarak görülmektedir. Yine helal görmeksizin bir vakit namazını 
eda azmi olanın meşguliyetten veya geciktirmeden dolayı terk edenin kafir 
olmadığı fâsık sayıldığı görülmektedir.54

 Tumeniyye’ye göre örneğin bir kişi namazı terk ederse ve onu da 
helal sayarsa kafir olur. Çünkü peygamberin getirdiğini yalanlamış olmak-
tadır. Şayet bu kimse daha sonra kaza etme niyetiyle namazı terk ediyor-
sa kafir sayılmamaktadır. Şayet bir peygamberi öldüren ya da tokatlayan 
kimse kafir olur. Buradaki durum fiilin işlenmesi değil bir peygamberin 
yalanlanması ve kişinin kinini göstergesidir.  Bu görüşten anlaşılmaktadır 
ki onlara göre iman; marifet, tasdik, sevgi, ihlas ve Resul’ün getirdiklerini 
ikrar etmektir. Bunların tamamını ya da bir kısmını terk küfre götürmek-
tedir. Küfür olduğuna icma edilmeyen her türlü masiyet isyan ve fasıklık 
olarak görülürken kişi için fasık denilemez.  55

Bünyesinde beş fırka barındıran mirîciye Şerhu’l Mevakif s: 800’den 
bir tanesi olan Yunusiye nin iman tanımı, Allah’ı bilme ile ona boyun eğme 
ve kalben sevgi besleme olarak yorumlanmaktadır. Bu sıfatların toplandı-
ğı kişi mümin olarak ifade edilmekte olup kişi de bu sıfatların bulunması 
ile şayet taatlerin terki ve masiyet işlenmesi bu kişiye zarar vermez ve 
kişi bundan dolayı cezayı hak etmez görüşünü benimsemektedirler. Ayrıca 
Bakara suresi 34. Ayetten delillle, iblisin Allah’ı bilmesine rağmen kib-
rinden dolayı boyun eğmememesi ve kâfirlerden olması ile de görüşünü 
temelllendirdikleri ifade edilir56Nitekim “Meleklere Adem’e secde edin 
dediğimizde iblis dışındakiler derhal secde ettiler o direndi büyüklendi ve 
kafirlerden oldu57)buyrulmaktadır. 

Murcie’ den Sevbâniyye kesimi ittifakla şayet Allah kıyamet günü asi 
bir kulunu affederse onun gibi olanların tamamını affeder, aynı şekilde bir 
kimseyi cehennemden çıkarırsa onun gibilerin tamamını çıkarır görüşün-
de muvafakat etmişlerdir. Ancak müminler için cehennemden kesin çıkış 
belirtilmemiştir. 58

54	  .makalat 212
55	  , ŞERHU’L-MEVÂKIF ,Mevâkıf Şerhi, SEYYİD ŞERÎF CÜRCÂNÎ 2. Cilt, TÜRKİYE 
YAZMA ESERLER KURUMU BAŞKANLIĞI YAYINLARI: 45, cev. Ömer Türker, İst,2021 S 
804. 
56	  .(Age s.800)
57	  (Bakara 34”
58	  Serhul Mevakif, S: 802.



90  . Nihat ERCAN

Sonuç

İslam düşünce tarihinde büyük günah meselesi hem bireyin dini konu-
munu hem de toplumsal ve siyasi tartışmaları etkileyen temel meselelerden 
biri olarak kelam ilminin şekillenmesinde önemli rol oynamıştır. Haricî, 
Mu’tezîle, Mâtürîdî ve Eş’arî gibi klasik kelam ekolleri bu meseleye farklı 
açılardan yaklaşarak zengin bir fikir mirası bırakmıştır.

Haricî ekol, büyük günah işleyen kimseyi doğrudan dinden çıkmış ve 
ebedi cehennemlik kabul ederek en katı tutumu sergilemiş, bu yaklaşım 
zamanla siyasî şiddeti de meşrulaştıran bir yapıya evrilmiştir. Mu’tezîle 
ise daha mutedil bir yol benimsemiş; büyük günah işleyeni ne mümin ne 
de kâfir kabul ederek onu “fâsık” konumunda değerlendirmiştir. Buna rağ-
men, tövbe etmeden ölen fâsığın cehennemde ebedi kalacağı yönünde katı 
bir çizgi izlemiştir.

Mâtürîdî yaklaşımı ise iman ile ameli birbirinden ayıran ve günahın 
imanı ortadan kaldırmayacağını savunan daha dengeli bir anlayış sunmuş-
tur. Büyük günah işleyen kimsenin tövbe etme, ilahi affa mazhar olma ve 
ebedi azaptan kurtulma ihtimalini kabul eden bu görüş, Allah’ın rahmetini 
ön planda tutmaktadır. Aynı şekilde Eş’arî düşüncesi de iman ile amelin 
ayrılığını savunarak, günahkâr müminin ahirette cezalandırılsa bile ebedi 
cehennemlik olmayacağını ve Hz. Peygamber’in şefaatiyle bağışlanabile-
ceğini ifade etmiştir.

Bu bağlamda değerlendirildiğinde, kelam ekolleri arasında büyük gü-
nah işleyenin dini statüsü, ahiretteki durumu ve Allah’ın affediciliği ko-
nularında ciddi farklılıklar bulunduğu görülmektedir. Haricî ve Mutezîlî 
yaklaşımlar daha katı ve cezalandırıcı bir çizgide dururken, Mâtürîdî ve 
Eş’arî anlayışlar rahmet ve af kavramlarını öne çıkararak bireye ümit veren 
ve toplumsal birlikteliği korumayı amaçlayan bir yaklaşım benimsemiştir. 
Bu görüş farklılıkları, kelam ilminin sadece teorik bir disiplin olmadığını, 
aynı zamanda birey-toplum-devlet ilişkilerini etkileyen dinamik bir düşün-
ce alanı olduğunu da ortaya koymaktadır.



 . 91İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Kaynakça
Cemalettin Erdemci ve diğerleri. Editör Fadıl Ayğan  Kelam tarihi ,beyan yayın-

ları ,2021 İstanbul

Erkan Yar, “Eş’ârî’nin Teolojik Görüşleri”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 1/11 (2006): 15.

 (Mâtürîdî, 2013, 487)

Leyl 92/15-16,  

Nisa 4/123

En’am 6/160  

Ahzap 33/57  

Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : 
İstanbul s: 488

Araf 172-173

Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : 
İstanbul s: 489

( Nahl, 16/106) Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, 
İsam yayin 2017 : İstanbul s: 490

( Mâtürîdî, 2013, 490)

KADI NASIRÜDDİN EBU SAiD ABDULLAH BİN ÖMER BİN MUHAM-
MED EŞ- Şi RAZi EL- BEYDAVİ , Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil ,cilt 
:5(tercüme: Abdülvehhab Öztürk) kahraman yayın;İstanbul 2011

Ebu Cafer Muhammed b Cerir et taberi, taberi tefsiri ,cilt :9 tercüme: Kerim Ayte-
kin, Hasan Karakaya hisar yayınevi İstanbul ;1996S:197

( Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 
: İstanbul  s:495-496)

Ebu Mansur el Maturidi, kitabüt tevhid, terc: Bekir Topaloğlu, İsam yayin 2017 : 
İstanbul  s:231)

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed Mahmud. Te’v’îlâtü’l-Kur’ân 
Tercümesi. Ed. Yusuf Ş Yavuz. Çev. Fadıl Ayğan. (İstanbul: Ensar Neşriyat, 
6/2017a). S :496).

Mâtürîdî, Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed Mahmud. Te’v’îlâtü’l Kur’ân 
Tercümesi. Ed. Yusuf Ş Yavuz. Çev. B Topaloğlu. (İstanbul: Ensar Neşri-
yat, cilt 1/2015a); s:129

 ( Bakara 2/34)

Araf 7/23

Ebu Cafer Muhammed b Cerir et Taberi, Taberi Tefsiri, cilt 1, hisar yayınevi 
,İst;1996



92  . Nihat ERCAN

Müellif: İRFAN ABDÜLHAMÎD FETTÂH, EŞ‘ARÎ, Ebü’l-Hasan,TDV,İslaman-
siklopedisi,Erişim:https://islamansiklopedisi.org.tr/esari-ebul-hasan

Eş‘arî, el-Lümaʿ, s. 118; İbn Fûrek, s. 92.

a.g.e., s. 150-154, 157-158, 166-167

CÜVEYNÎ, Ebi’l-Meâlî Abdulmelik, Kitabü’l-İrşâd İlâ Kavâtii’l-Edilleti fî Usû-
li’l-İ’tikâd, thk. Esad Temim, Beyrut, 1413/1992. S. 343.

KUŞEYRÎ, Ebu Kasım Nisaburî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, thk. Abdulhalim Mah-
mud, Mahmud b. Şerif, Kahire, 1409/1989.s180

Eş’ari, 2011: 593)Eş’arî Ebu’l-Hasan Ali B. İsmail, El-İbâne An Usûli’d-Diyâne, ,  
(Nşr. Sâlih B. Mukbil B. Abdillâh El Useymî), Riyad : Dâru’l-Fazîle, 2011.

(Eş’ari, 2011: 594) Eş’arî Ebu’l-Hasan Ali B. İsmail, El-İbâne An Usûli’d-Diyâne, 
,  (Nşr. Sâlih B. Mukbil B. Abdillâh El Useymî), Riyad : Dâru’l-Fazîle, 
2011.

Bak. Muhammed b. An-Nu’mân, Eiâi! Al-Makalât JVl-Mezâhıb Va’lMuhtarât, s. 
4-7, Tebriz 1371; aş Şehrcstâni, al-Milel Va’n-^ihal, c. I, s. 68, Matbaat 
al-Ezher basılası, Mısır; al-Bağdâdî, al-Fark Beyn al’Ftrak, s. 71, Mısır 
1948; al-isferâyinî, at-Tabstr fl’d-Dln, s. 64-65, \lisir 1955; Ahmed b. Yah-
ya b. Al-Murlada,Kilâb Tabakdt al-AluteziU, s. 3, Beyrut 1961.

Kâdî Abdülcebbâr, Şerhu Usuli’l-Hamse, thk. Abdülkerim Osman (Kahire: yy., 
ty.), 566

Agah çubukçu, mutezile ve akıl meselesi,Ankara üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi c:11,1964

Kādî Abdülcebbâr, Ṭabaḳātü’l-Muʿtezile, s. 239; İbnü’l-Murtazâ, Ṭabaḳā-
tü’l-Muʿtezile, s. 33

s:390 MAKÂLÂTÜ’L-İSLÂMİYYÎN VE İHTİLÂFÜ’L-MUSALLÎN (İlk Dö-
nem İslâm Mezhepleri) Müellifi : Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî(ö.324/935)
İstanbu:l 2019,Çeviri:Ömer Aydın,Mehmet Dalkılı,İmak Ofset Basım Ya-
yın s:390

MAKÂLÂTÜ’L-İSLÂMİYYÎN VE İHTİLÂFÜ’L-MUSALLÎN (İlk Dönem İs-
lâm Mezhepleri) Müellifi : Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî (ö. 324/935)İstanbu:l 
2019,Çeviri:Ömer Aydın,Mehmet Dalkılı,İmak Ofset Basım Yayın s:394

Yavuz, Yusuf Şevki, Cübbai, Ebû ‘Ali, Dia, İstanbul, 1993.s:99-103

Abdülcebbâr, El-Kâdî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Thk. Abdülkerîm Osmân, Mekte-
betü Vehbe, Kahire 1408 / 1988.

Abdülcebbâr, El-Kâdî, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Thk. Abdülkerîm Osmân, Mekte-
betü Vehbe, Kahire 1408 / 1988. S:641

S: 394 makalat

Makalat s.396



 . 93İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Cüveynî, Ebu’l-Me’âlî Abdülmelik. Kitâbu’l-İrşâd. Çev. A. Bülent Baloğlu, Sabri 
Yılmaz, Mehmet İlhan ve Faruk Sancar. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2012. S:313

Hüseyin Algül, TDV İslam ansiklopedisi, muahat

Kahraman, Ferruh. İslam kelamı ve Hıristiyan teolojisine göre günah. Sakarya 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2006.

Kemal ışık , mutezilenin ilk kurucusu vasıl b ata ve büyük günah meselesi,Ankara 
üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c:24 s:358  

Makalat s:145-146

 (Ethem  Ruhi Figlali, TDV İslam ansiklopedisi, ibaziyye 

Makalat s.164

Makalat s:146

Sönmez Kutlu , Murcie, TDV İslam ansiklopedisi 

 (Sönmez Kutlu, Türklerin islamlaşma sürecinde mürcie ve tesirleri, TDV yayın, 
Ankara 2000, S:332.)

Curcani, Serhul Mevakif S:800

Salih Sabri Yavuz, Kelama giriş, Atatürk Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi, S 
:14-16

Kemal ışık , mutezilenin ilk kurucusu vasıl b ata ve büyük günah meselesi,Ankara 
üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi c:24 s:359

Ebu’l-Hasen el-Eş’ari ,Ilk Dönem  İslam mezhepleri , Çevirmenler: Mehmet 
Dalkılıç Ömer Aydın, Kabalcı yayin, İstanbul:2005 s: 145

makalat 212

ŞERHU’L-MEVÂKIF ,Mevâkıf Şerhi, SEYYİD ŞERÎF CÜRCÂNÎ 2. Cilt, TÜR-
KİYE YAZMA ESERLER KURUMU BAŞKANLIĞI YAYINLARI: 45, 
cev. Ömer Türker, İst,2021 S 804. 

 (Age s.800)

 (Bakara 34”

Serhul Mevakif, S: 802.





İLÂHÎ SIFATLARIN TAKSİMİNDE METOT VE  
YAKLAŞIMLAR

Gökhan DEMİRCİ1

1  Gökhan Demirci, Kelâm Bilim Dalı Doktora Öğrencisi, Bolu Abant İzzet Baysal Üniversite-
si, ORCID ID: 0000-0002-1112-1305

BÖLÜM
4



96  . Gökhan DEMİRCİ

Giriş

Allah’ın sıfatlarının mahiyetini açıklamak ve zâtına zâit edilip edile-
meyeceğine dair bir görüş ortaya koymak için yapılan ilmî tartışmalar “İlâhî 
sıfatlar” başlığı altında incelenmiştir. Hicri II. Yüzyılda başlayan bu süreç 
İslâm düşünce tarihinin dönüm noktalarından birisidir. Çünkü sıfatların 
anlamlandırılması, nasların yorumlanması ve tevil düşüncesinin oluşma-
sından geçmektedir. İslâm düşünürlerinin yoğun mesai harcadığı bu konu 
temel olarak sıfat zât ilişkisi bağlamında ele alınmıştır. Bu münasebetle 
ortaya çıkan ilk tartışmalar Mu‘tezile ve Selefî düşünce arasında cereyan 
etmiştir. Mu‘tezîle’den ayrılan Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî (öl. 324/935)’nin de 
tartışmaya dahil olmasıyla fikir ayrılıkları daha geniş bir düzlemde seyret-
miştir. İslâm düşüncesindeki tenzih anlayışı mezheplerin sıfat telakkilerine 
dair görüşlerinin ortak noktasını teşkil etmiştir. Söz gelimi Mu‘tezîle’nin 
Allah’ın sıfatlarının zâtından ayrı olamayacağı fikri, zâtından hâriç ezelî 
varlıkların olamayacağı düşüncesinden çıkmaktayken, aynı şekilde Ehl-i 
sünnetin genel düşüncesini yansıtan “sıfatlar ne zâtının aynı ne de gayrı-
dır” telaffuzu da bu tenzih anlayışının bir sonucudur.

Sıfat kavramı, kelâm literatüründe Allah’ın insanlar tarafından bilin-
mesini mümkün kılan hâl ve nitelikleri ifade eden bir terim olarak kulla-
nılmaktadır. Başka bir ifadeyle sıfat, Allah’ın zâtına nispet edilen mâna 
ve anlayışı temsil etmektedir (Çelebi, 10 Mayıs 2025). Mütekellimler, 
bireyin manevî yönünü tatmin etme ve Allah tasavvurunu somutlaştırma 
amacıyla, Allah’ın zâtına ilişkin bazı nitelikleri isim veya sıfat terimleriyle 
tanımlamaya çalışmaktadırlar. Bu bağlamda “sıfat” teriminin ilk defa Ebû 
Hanîfe (öl. 150/767)’ye nispet edilen el-Fıkhu’l-Ekber adlı eserde geçtiği 
kabul edilmektedir. V. yüzyıldan itibaren tedris edilmeye başlanan el-Esmâ 
ve’s-Sıfât türü eserlerde, “isim” ve “sıfat” kavramları arasındaki temel fark, 
dilbilimsel formlarına dayandırılmaktadır. Buna göre, “hayy”, “alîm”, “hâ-
lık” gibi sıfat yapısında olan kavramlar “isim” şeklinde adlandırılırken, 
diğer nitelikler doğrudan “sıfat” kategorisinde değerlendirilmektedir. (To-
paloğlu, 10 Mayıs 2025). 

İslâm akidesinin en temel özelliklerinden bir tanesi de tevhit il-
kesini bünyesinde barındırmasıdır. Dolayısıyla Allah’ın sıfatları da 
bu esasa müsavi olarak onun eşsiz ve mutlak olduğunu resmetmelidir. 
Ancak tarihi süreç göz önünde bulundurulduğunda Allah’ın sıfatları 
hakkında muhtelif anlama yöntemleri ve fikirleri ortaya çıkmıştır. 
Bunun başlıca nedeni vâcibü’l-vücûd olarak nitelenen Allah’ı, beşeri 
dil imkânları ışığında hâdis olan insan zihninde karşılık bulmasında ve 
anlamlandırılmasına yardımcı olmaya gayret etmektir. İnsanın Al-
lah’ın zâtını tam manasıyla bilememesi ve tecrübe edilememesinden 
dolayı, O’nu eşyalara verilen sıfatlarla nitelemekte ve anlamlandır-



 . 97İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

mak durumunda kalmıştır. Ortaya koyulan bu anlamlandırma süreci 
her türlü noksanlıktan münezzeh olan Allah’ın hâdislere benzetilme-
si durumunu ortaya çıkarması İslâm düşüncesinde çeşitli tartışmala-
rın ve fikir akımlarının neşet etmesinde etkili olmuştur (Arslan-Boz-
kurt, 2021). Allah’ın zatıyla ilgili ortaya çıkan ilk fikrî akımlar iki 
hususta toplanmıştır. Bunlar Allah’ın vasıflandırılması ve tevhidin 
korunmasıdır. Şüphesiz ibadet edilmeye ve bilinmeye müstahak 
olan Allah’ın bilinmesi için bir takım sıfatlarla nitelendirilmesinin 
gerekliliği ortaya çıkmıştır. Allah’ın zâtına nispet edilen bu sıfatlar 
sonradan olmaklığı barındırması mümkün değildir. Aksi halde de 
Allah’ın o sıfatlara mâlik olmasından önce onlardan mahrum olmak 
gibi bir problemi ortaya çıkmış olurdu ve sonradan bu sıfatlara sahip 
olmak gibi bir durum olursa da kendisinde değişiklik ortaya çıkardı 
ki bu şekilde bir düşünceye kapılınması imkânsızdır. Böyle olması 
durumunda kadîmlerin çoğalması ve tevhit anlayışının zarar görmesi 
durumu ortaya çıkardı (Topaloğlu, 10 Mayıs 2025). 

Sıfatlarla ilgili aşırı görüşlerin ilk olarak “Hulefâ-i Râşidin” za-
manında Abdullah b. Sebe (öl. ?) ve takipçileri tarafından ileri sü-
rüldüğü düşünülmektedir. Bu şahıslar İslâm düşünce tarihinde Müşebbihe 
ve Mücessime Mezheplerinin ortaya çıkmasında etkili olmuşlardır 
(Bağdâdî, 2008). Emevîlerin son dönemlerine doğru Müşebbihe 
ve Mücessime’nin aksine Allah’ın sıfatlarını kabul etmeyen bir an-
layış ortaya çıkmıştır ve bu düşüncenin ilk sahibinin de Cehm b. 
Safvân (öl. 128/745) olduğu ifade edilmiştir (Şehristânî, 2017). Cehm 
b. Safvân, Allah’ın insanları nitelediği sıfatlarla nitelenmesinin caiz 
olamayacağını ileri sürmüştür. Ona göre bu düşünce kişiyi teşbih dü-
şüncesine götürmekteydi. Daha sonraki dönemde de Mu‘tezile mez-
hebi sıfatların nefyi konusunda Cehm ve arkadaşlarının düşüncele-
rini benimsemiş görünmektedir. Mu‘tezile’nin karşı cenahında ise 
Allah’ın sıfatlarının varlığı hakkında şüphesi olmayan Ehl-i sünnet 
kelâmcıları bulunmaktadır. Bu denli fikir farklılıklarının olduğu yer 
de sıfatların taksimi ve yorumlanması konusunda da elbette birden 
fazla yorum ve taksimin olması kaçınılmaz bir durumdur. 



98  . Gökhan DEMİRCİ

Ehl-i Sünnetin Sıfatların Tasnifinde İzlediği Metot ve 
Sınıflandırma
Zâtî/Tenzîhî/Selbî Sıfatlar

Tenzîhî sıfatlar adı verilen bu kavramlar, Allah’ın zâtı için 
düşünülmesi imkân dahilinde olmayan mânaları O’nun zâtından nef-
yetmek için kullanılmaktadır. Bu düşünceye istinaden İmam Maturîdî 
zâtî sıfatları fiili sıfatlardan ayırmaya yönelik bazı kaideler tayin etmiştir. 
Söz gelimi bu şartlardan birisi şöyledir: şayet Allah hakkında kulla-
nılacak olan herhangi bir sıfat bir değişim ya da hâdis olanı etkile-
mesi ve onu değiştirmesi gibi bir durumu kabul ediyorsa fiilî, kabul 
etmiyorsa zâtî sıfat olarak değerlendirilmektedir (Nesefî, 1993). Sı-
fatların muhtevasına ilişkin farklılıklar olmamakla birlikte sayıları-
nın ne kadar olduğu konusunda âlimler ihtilaf etmektedirler. Ancak 
genel anlamda zâtî sıfatlar vücûd, kıdem, bekâ, vahdaniyyet, kıyam 
binefsihi, muhâlefetün li’l-havâdis olmak üzere altı tanedir (Özler, 
2013). Fahreddin Râzî (öl. 606/1210) göre Allah’ın zâtına tenzihî an-
lamda ilişkilendirilen selbî sıfatların ise nefsî/ zâtî sıfatlar bölümünde 
değerlendirilmesi gerekti kanısındadır. Fakat eskiden beri süre gelen 
selbî sıfatların belirlenme metodu kelâm âlimlerine göre farklılık arz 
etmektedir. Örneğin Cüveynî (öl. 478/1085) vücûd, kıdem, kıyâm bi-
nefsihi, muhâlefetün li’l-havâdis ve vâhdaniyyet sıfatlarını, Allah’ın nefsî 
sıfatları olarak zikretmekte Allah’ın yarattıklarına muhtaç olmaması 
anlamına gelen Gınâ sıfatını selbî sıfatlar arasında kaydetmemekte-
dir (Kurt, 2019).

İmâm-ı Azam Ebû Hanife naslar çerçevesinde Allah’ın bir takım 
zâtî sıfatlarının bulunduğunu kabul etmekte ve Allah’ın zâtî sıfatlarının, 
hayat (dirlik), kudret, ilim, kelam, semi‘, basar ve irade olduğunu 
düşünmektedir (Öz, 2020). 

 Meânî/Sübûtî Sıfatlar

Meânî sıfatlar, Allah Teâlâ’nın mahiyeti hakkında bilgi veren, 
kemâlât ve yücelik belirtmeleri nedeniyle O’na izafe edilmesinin zo-
runlu olduğu sıfatlara verilen isimdir. Bazı görüşlere göre Allah’ın 
zâtının idrak edilmesine yardım eden sıfatlar anlamında da kullanıl-
maktadır. Bu sıfata dair her ne kadar yorum farklılıkları olsa da  İs-
lâm âlimlerinin bu sıfatları kullandıkları görülmektedir. Fiilî sıfatlar 
tasnif etme esnasında kimi zaman ayrı bir başlık olarak  düşünülmekte 



 . 99İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

kimi zaman da sübûtî sıfatlar arasında değerlendirilmektedir (Çelebi, 
10 Mayıs 2025). 

Eş‘arîler Meânî/Sübûtî sıfatları yedi adet belirlerken, Mâturîdî-
ler ise söz konusu sıfatların sayısını sekiz adet olduğunu düşünmek-
tedir. Mâturîdîler sübûtî sıfatları Hayat, İlim, Semi‘, Basar, Kudret, 
İrade, Kelâm ve Tekvîn olarak düşünmekte, Eş‘arîler ise Tekvîn’i 
bir sıfat olarak görmeyip bunu kudret sıfatının hâdis olanlar üzerin-
deki taalluku olarak görmektedir. Onlar bu düşüncelerine istinaden 
bu sıfatı fiili sıfatlar başlığı altında zikretmektedirler (Özler, 2013). 
Meânî/sübûtî sıfatlar hakkında Ehl-i sünnetteki en temel ayrılık nok-
tası Tekvîn sıfatının fiili bir sıfat mı yoksa sübûtî bir sıfat mı oldu-
ğu tartışmasıdır. İşte tam burada Tekvîn sıfatının mahiyeti hakkında 
kısa bir bilgi vermek gerekmekte hemen akabinde de diğer sıfatların 
kısa bir açıklamasına ihtiyaç duyulmaktadır. Zirâ bu sıfat Mâturîdî 
ve Eş’arîler arasındaki ihtilaflı meselelerden birini teşkil etmektedir. 

 Tekvîn

“KVN” fiilinin tef‘îl babından türetilerek elde edilmiş masdar 
bir kelime olan tekvîn, ihdas etmek, var etmek, oldurmak, parçaları-
nı birleştirerek meydana getirmek, yapmak ve yaratmak manalarına 
gelmektedir. Kelâm âlimleri tekvîn sıfatını tanıma uygun şekilde ala-
rak  Allah’ın eşyayı yoktan yaratması anlamında kullanmaktadırlar 
(Yücedoğru, 1987). Yeni ilmî kelâm dönemi âlimlerinden bazılarına 
göre tekvîn sıfatı irade ve ilim sıfatlarından ayrı bir sınıfta yer almak-
tadır. İlim sıfatının bilinenle bağlantısı bulunurken, kudret sıfatında 
ise mümkünâtın alanında olan şeylerin yapılması veya yapılmaması 
durumu söz konusudur. İradenin alanına giren işlerde ise tercih etme ya 
da etmeme olayları arasında bir ihtiyâr mevzubahistir. Bundan dolayı 
icat için en etkili olan sıfat tekvîndir. Kudret sıfatının takdir edilmiş 
olanlarla ilişkisi öncesizlik ilkesine dayanmaktadır. Fakat tekvîn sı-
fatında bir irade ile mümkünler âlemindeki şeylere tesir etmesi sonu-
cunda onların yaratılması durumu bulunmaktadır. Tekvîn, kudret ve 
irade mümkünâtla ilişkili olan durumlarda geçerli olmaktadır. (Hakkı, 
2018).

Mu‘tezile ve Eş‘ariyyeye nazaran daha farklı bir düşünce or-
taya koyan Mâtürîdî kelâm âlimleri, Allah’ın ilim sıfatının yalnızca 
nesne ve olaylardaki kapalılığı aydınlatmayı amaçlayan bir hususi-
yeti olduğunu, kudretinin mümkünler âlemindeki bütün eşya türle-



100  . Gökhan DEMİRCİ

rine güç yetirdiğini, iradesinin ise eşyaların yerinin ve zamanının 
tayin edilmesi ve mümkünlerden birinin ihtiyârı için lâzım olduğunu 
ifade edip Allah’ın zikredilen diğer sıfatların hâricinde tekvin sıfatı 
ile kâinatı yoktan meydana getirdiğini düşünmektedir. (es-Sâ‘bûnî, 
2015). Onlar Allah’ın yaratma, diriltme, öldürme, rızık verme gibi 
fiilî sıfatlarını tekvin kavramıyla açıklamakta, bunu zâtıyla kâim ve 
kadîm olan sübûtî sıfatlara sekizinci sıfat olarak eklemektedirler. 
İmam Mâtürîdî (öl. 333/944) hem naklin hem de aklın Allah’ın bazı 
sıfatlarla nitelenebileceğini savunmakta, O’nun farklı nitelikleri bulunan 
eşyaları halk ettiği düşünüldüğünde fiillerinin cebren değil de irade 
ile vukû bulduğunun ortaya çıkacağını belirtmektedir. Mâturîdî’ye 
göre alternatif üretme ve seçme özgürlüğünün varlığı Allah’ın yarat-
maya ilişkin kudret ve iradesinin ispatını ortaya koymaktadır. Zira 
o, herhangi bir kudreti bulunmayan bir varlığın kendine veya zıddına 
ilişkin bir tercihte bulunmasının imkânsız olacağını savunmaktadır. 
İnsanın, tecrübeye dayalı bir yöntemle dizayn edilip oluşturulması 
imkânsız olan bir tabiat içinde yaşadığını ifade eden imam Mâtürîdî, 
doğanın yaratılan canlıların tümünün ihtiyaçlarını karşılayacak tarz-
da var edilmesinin onun her şeye kâdir ve her şeyden haberdar  ilâhi 
bir güç eliyle yaratıldığını ispat ettiğini düşünmektedir (Yücedoğru, 
15 Mayıs 2024).

Tekvîn sıfatı Eş‘arîlerin ileri sürdükleri gibi nispetlerden oluşma-
makta, oysa ki fiili sıfatların hepsi başlı başına tek bir yapıda olma-
yıp hepsi tekvîn sıfatı şemsiyesinin altında bulunmaktadır. Fiili sıfat-
ların her birinin ayrı ayrı ezelî, müstakil sıfatlar olarak düşünülmesi 
durumunda kadîm varlıkların çoğalması durumunun (taaddüd-i ku-
demâ) hasıl olması gibi muhal bir durum ile karşılaşılması ihtimali 
doğacaktır. Ancak fiilî sıfatlar tekvîn sıfatının ilişkisinden ibaret ol-
duğu için bu risk böylece ortadan kalkacaktır (el-Kârî, 2014).

Maturîdîler tekvîn sıfatını Allah’ın diğer sıfatlarında olduğu 
gibi zatıyla kâim ezelî bir sıfat olarak düşünmektedirler. Bu sıfat varlı-
ğa geliş esnasında âlemin ve onun her bir cüzünün yaratılması ma-
nasında kullanılmaktadır. Böyle düşünüldüğünde tekvîn sıfatı irade 
sıfatının durumuna benzer bir yapıya sahiptir. Nasıl ki irade sıfatı 
varlığa çıkış anında tüm irade edilmişlere sirayet ediyorsa tekvinde 
de aynı durum geçerlidir. Tekvîn sıfatının ezelî olmadığını savunan 
Eş‘arîlere karışı Maturîdîler bu sıfatın ezelî olduğunu ileri sürmüşler 
ve bu görüşlerini birkaç aklî delil ile de desteklemişlerdir. Bu deliller 
şu şekilde izhah edilebilir: 



 . 101İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

1.	 Şayet tekvîn sıfatının kadîm olmadığı ezelde de Allah ile ni-
telenmediğinin düşünülmesi halinde ayetlerin işaret ettiği ya-
ratma eyleminin ezelde var olmaması gibi bir sonuç açığa 
çıkardı (Taftazânî, 2020). 

2.	 Şayet tekvîn hâdis olsaydı, ya Kerrâmiyye mezhebinin iddia 
ettiği gibi Allah’ın ilâhi zatında sonradan olmaklığı gerek-
tiren bir durum olacaktı ki bu geçersizdir, zira kadîm olan 
Allah’ın zâtı bârisine sonradan olmaklığı ilâve etmek aklî bir 
yanılgıdır, yada İbnü’r-Râvendî (öl. 301/913-14?) ile Bişr b. 
Mu‘temir (öl. 210/825)’in ileri sürdüğü gibi tekvîn sıfatı hiç-
bir mekânda olmaksızın ortaya çıkacaktı ki bu da muhaldir. 
Çünkü bir sıfatın hiçbir mekânda olmaksızın ortaya çıkması 
mümkün değildir. Tekvîn sıfatının hiçbir mahalde bulunmak-
sızın vücuda gelmesi varsayılsa bile Allah’ın onunla nitelen-
mesi diğerinin nitelenmesine tercih edilemezdi. 

3.	 Eş‘arîler tekvîn ile mükevven’in aynı olması ya da mükev-
venle kâim olması durumunda mükevven’in varlığa gelmesi 
kendiliğinden olacak ve başkasına ihtiyaç duymayacağını, 
böyle olması halinde mükevvenin kadîm olması gerekeceği-
ni belirtmektedirler. Ancak Maturîdîler bu konuda şöyle bir 
nüans zikretmektedir: onlar tekvîn’i gerçek ve bağımsız bir 
sıfat olarak düşünmekte ve Eş‘arîlerin kaygılarını, tekvîn 
ile mükevveni birbirinden ayırmakla gidermeye çalışmak-
tadırlar. Tekvîn Allah’ın ezelî bir sıfatı iken, mükevven ise 
hâdis bir şeydir. Dahası tekvîn sıfatının kadîm oluşu taal-
luku olan yaratılmışların kıdemini gerektirmemektedir (es-
Sâbûnî/2015). 

Tekvîn sıfatı Eşarî ekolünde reel manada kullanılan hakiki bir sı-
fat olarak kullanılmamakta hatta Allah’ın sâir fiili sıfatlarında oldu-
ğu gibi hâdis kategorisinde değerlendirilmektedir. Onların bu düşün-
celeri Eş‘arîleri diğer fiili sıfatlarda olduğu gibi tekvinin de Allah’ın 
zâtına ilave bir sıfat olmadığı görüşüne ulaştırmaktadır. Çünkü diğer 
mezheplerin tekvîn sıfatına yükledikleri yaratma görevini Eş‘arîler 
kudret sıfatına vermektedirler. Kadîm ve zât ile muttasıf bir kudret 
sıfatının varlığı tekvîn sıfatının işlerliğini ortadan kaldırmakta, bu 
yüzden de sâir bir sıfatın varlığına gerek kalmamaktadır. Eş‘arîler 
Allah için kullanılabilecek olan sıfatta bir fiilin O’na işaret etmesi ve 
Allah’ın zâtından bir eksikliği gidermesi gibi bazı hasletlerin bulun-



102  . Gökhan DEMİRCİ

ması gerekmektedir. Oysaki  bu işlev kudret sıfatı tarafından ger-
çekleştirilmektedir. Kudret sıfatının varlığın meydana gelmesinde-
ki tecellisi “ol” telaffuzuyladır. Allah’ın kelâmı kadîm olduğu için 
bu “ol” telaffuzu da kadîmdir ve Allah’ın zâtı bârîsi ile kâimdir. 
Eş‘arîleri böyle bir görüşe sevk eden önemli konu ise tekvîn’in kâim 
bizzât ezelî kabul edilmesi durumunda mükevvenin de aynı şekilde 
ezelî olacağı endişesidir. Böyle bir düşünce Eş‘arîleri hâdis olanların 
da ezelî olduğu sonucuna götürmektedir. Bu nedenden ötürü onlar 
tekvîn ile mükevvenin aynı olduğunu düşünmektedirler. Eş‘arîlerin 
tekvîn-mükevven ayrımına dair bu yaklaşımları onları tekvîn ko-
nusunda Mu‘tezile ile aynı doğrultuda ilerlediklerini göstermekte-
dir. Mu‘tezile ve Eş‘arî kelâmcıları Allah’ın mevcûdâtı ilâhi fiillerin 
temelini oluşturan kudret sıfatının hâdislere olan ilişkisinin alaka-
lanmasıyla yarattığını düşünmektedirler. Zira fiili sıfatların Allah’ın 
zâtına zâit bir sıfat olmayıp o’ndan ayrı hâdis bir yapıları bulunmaktadır  
(Yeşilyurt, 2017). 

Bu sıfatın Eş‘arîlerin ve Mu‘tezilenin iddia ettikleri gibi Allah’ın 
zâtıyla kâim olmayıp sonradan yaratılmış bir sıfat şeklinde değer-
lendirilmesi birkaç sorunu beraberinde getirmekte ve bu düşüncele-
ri nedeniyle de ciddi tenkitlere uğramaktadırlar. Şayet tekvîn onların 
değerlendirdikleri gibi hâdis kabul edilirse sonuçta ya başka bir tekvîn 
ile ortaya çıkmış olacaktır -ki bu da teselsülün oluşmasını tetikle-
mektedir. Ya da tekvîn’e ihtiyaç duyulması durumunda kendiliğin-
den meydana gelme durumu açığa çıkar ki bunun sonucunda da Al-
lah’ın varlığın halk edicisi kudreti onun zâtından ayrılmış olmaktadır 
(Mâturîdî, 2013). Bahsedilen konuda Mu‘tezile ile Eş‘arîler arasın-
daki yegâne ayrım, tekvîn ile mükevvenin aynı olup olmaması ko-
nusudur. Yukarıda da ifade edildiği üzere Eş‘arî tekvîn ile mükevvenin 
tek düzlemde olduğunu, Mu‘tezilenin çoğunluğu ise ayrı olduğunu 
belirtmektedir (Sâbûnî, 2015).

 Tekvîn konusunda Ehl-i sünnet’in ayrıldığı noktalara değindik-
ten sonra başa dönülecek olursa, Sübûtî sıfatların, Allah’ın zatına 
dair bilgi verdiği yukarıda belirtilmişti. Şimdi sübûti sıfatların geri 
kalanı ile ilgili kısa bilgiler vermek Ehl-i Sünnet’in Mu‘tezile ile 
arasındaki farkı görmemizi kolaylaştıracaktır.



 . 103İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Hayat

Sözlükte diri ve canlı olmak anlamlarına gelen hayat, Allah’ın 
hayat sahibi olmasına işaret etmesi nedeniyle vaciptir ve aklen zorun-
ludur. Bu husus da Kur’ân-ı Kerîm’de açıkça belirtilmiştir (Kur’ân-ı 
Kerîm Meâli, 2009, el-Bakara 2/255, Âl-i İmrân 3/2).

İlim

İlim sıfatının hem mevcut hem de madûm olana her caiz ve 
mümküne etkisi bulunmaktadır. Varlıkların hepsi Allah’ın ilim sıfa-
tının etkisinden payını almakta, onun tesirinden âzade olması müm-
kün olmamaktadır (el-Enfal 8/75). Allah ezelden beri âlimdir. Şeyler 
varlığa gelmeden önce de varlık âleminde onların keyfiyetine dair Al-
lah’ın bilgisi ve haberi bulunmakta aynı zamanda mevcut olan şeyin 
ortaya çıktığı andaki halini de bilmektedir. Allah ayakta olan kişiyi 
yine ayakta olarak, oturan kişiyi de oturur halde ilminde herhangi bir 
değişim meydana gelmeden ve onda yeni bir bilgi oluşmadan Ezelî 
ve ebedî ilmi ile bilmektedir (Öz, 2020).

Semi‘ ve Basar

Semi‘ Allah’ın duyması Basar ise görmesi anlamında kullanıl-
maktadır. Allah hiçbir organa veya alete ihtiyaç duymadan duymak-
ta ve görmektedir. Bu sıfatlar Allah’ın kelâmı Kur’ân’da sabit  olup 
görememe ve duyamama gibi durumlar o’nun zâtı hakkında düşü-
nülememektedir. Mu‘tezilî âlimlerinden bazıları ise bu sıfatların Al-
lah’ın ilminin aynı olduğunu iddia etmektedir (Hakkı, 2018). Çünkü 
onlar zâtından ayrı olması halinde tenzih doktrinlerinin zarar gelece-
ğini düşünmektedirler. 

Kudret

Açığa çıkması imkân dahilinde bulunan şeylerin tümüne güç 
yetirme anlamında kullanılmaktadır. dahası kudret sıfatının irâdeli ol-
ması mümkün olan yani seçenekler arasından birini tercihe imkân 
sağlaması anlamına gelmektedir (Çelebi 10 Mayıs 2024). 

İrade



104  . Gökhan DEMİRCİ

İrade, ilim ve kudret sıfatlarının hâricinde ayrı bir sıfattır. 
İradenin işlemesi Allah’ın varlığa gelmesi imkân dâhilinde olan sa-
yısız ihtimal, yön ve zamanlardan birine eylem veya terk yönüyle 
has kılması yoluyla olmaktadır. İrade yalnızca varlığa gelmesi câiz 
olan şeylere etki etmekte, câiz olmayan ya da vacip olan işlere  et-
kisi mümkün değildir. Allah’ın irade sıfatının devreye girmemesi 
hâlinde kudret sıfatı görevini yerine getiremez zira bu sıfat yalnızca 
sahibinin herhangi bir eylemi gerçekleştirmek istediği zaman işle-
meye başlamaktadır. Allah’ın irade sıfatı da diğerleri gibi ezelîdir. 
Çünkü Allah ezelde irade edici olmasaydı ve sonradan yaratılmış bir 
iradeyle murîd olsaydı, iradenin gerçekleştiği bu hâdis iradeyi, ira-
de eden sâir bir iradeye ihtiyaç duyulması gerekirdi. Böyle bir akıl 
yürütme ve sonuç kişiyi teselsüle götürmektedir ve  bu da bâtıldır. 
Eğer irade her ne kadar hâdis olsa da onu var eden bir tahsis ediciye 
ihtiyacı yoktur denilirse o zaman, evrenin de bir muraccihinin ol-
maması gerekir ki bu da imkânsızdır (Özler, 2013). Ebû Hanife’nin 
nazarında Allah’ın iradesi, onun emrinden önce gelmektedir. Emir 
ise iki türlüdür: Birisi oluş emridir ki, Allah bir şeyi emrettiğinde he-
men olmaktadır. Diğeri ise vahiy emridir ki bu, iradesinden değildir. 
Ancak O’nun iradesinin emrinin bir gereği olmadığını da belirtmek 
gerekmektedir (Öz, 2020). 

Kelâm

Kelâm, Allah’ın herhangi bir harfe veya seslere ihtiyacı olmak-
sızın konuşması anlamında kullanılmaktadır. Kelâm sıfatı sünnî 
kelâm âlimleri ile Mu‘tezile mezhebi ve Cehm b. Safvân, Ca‘d b. 
Dirhem (öl. 124/742), Gaylân ed-Dımeşkî (öl. 120/738 civarı) gibi dü-
şünürler arasında tartışmalı bir konu olarak görülmektedir. Bu sıfat 
sünnî âlimlerin nezdinde Allah’ın zatıyla kâim ve kadîm bir sıfattır. 
Kelâm sıfatı Mu‘tezile ve Selefî kelâm âlimleri arasında hararetli 
tartışmalara ve anlaşmazlıklara konu olduğundan ötürü sübûtî sıfatlar 
içerisinde telakki edilmektedir. Mu‘tezilî düşünce nazarında bu sıfat 
kadîm olmayan ve dolayısıyla Allah’ın zâtına ek bir konumda bulun-
mayan fiili bir sıfattır (Çelebi, 10 Mayıs 2024). 

Fiilî Sıfatlar

Allah’ın yaratmaya tesirde bulunan eylemleri ile ilintisi bulu-
nan bu sıfatlar, doğrudan ilâhî fiillerle de ilişkilidir. Buna göre Tan-



 . 105İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

rı-evren bağlantısı kapsamında ele alınan fiilî sıfatlar, O’nun evren 
hakkındaki varlıkların ortaya çıkma noktasındaki tercihine ışık tut-
maktadır. Bu sıfatlar arasında yaratma, yapma, diriltme, öldürme, rı-
zık verme, hasta etme, şifa verme, hidayete ulaştırma, dalâlete sevk 
etme, peygamber gönderme, kitap indirme, cezalandırma ve ödül-
lendirme gibi fiiller bulunmaktadır  (Öz, 2010). 

Allah’ın isimlerinin çoğunun Allah’ın fiillerine delâlet etme-
sinden dolayı ilâhî eylemler fiilî sıfat bölümüne dâhil olmaktadır. 
Fiiller ise eylemin içeriğine dair bir işte ortaya  çıkmakta ve bu işler 
ise hâdis olan durumları oluşturmaktadır. Sözgelimi, rezzâk (rızık 
veren) ismi, terzîk sıfatını oluşturmaktadır. Bu da yaratılmış, rızık-
lanacak varlıkların olmasının gerekli olması anlamına gelmektedir 
(Kurt, 2019). Maturîdîler fiilî sıfatları hâdis fiillerden ayrı, Allah’ın 
ezelî sıfatları olarak görmüşler, Eş‘arîler ise bu sıfatlarla sonradan 
olma fiilleri aynı düşünmüşlerdir. Çünkü sonradan olmaklığa sahip bir 
fiil nedeniyle, fiilî sıfatların ezelî olarak görülmesi Eş‘arîlere göre 
imkânsız bir durumdur. Onlar ilâhî fiillere ait müstakil bir misyon 
tanınmasına karşı çıkmışlar, ilim sıfatına kudret ve irade sıfatının 
işbirliğiyle ilâhî fiillerin düzeninin tamamlandığı fikrini ortaya atmış-
lardır. Bu düşünce onları fiillerin doğrudan sıfat olmadığı görüşüne 
götürmüştür. Bu sebeple Eş‘arîler fiili sıfatları ilim, kudret ve irade 
sıfatının fonksiyonlarını temsil ettiğinden dolayı kadîm olmayıp hâ-
dis olduğunu ileri sürmüşlerdir. Onların fiilî sıfatları hâdis saymasın-
daki temel düşünce işte budur. Selefî kelâmcılar ise ilâhi fiillerin zât 
ile kâim ve kadîm sıfatlar olduğunu benimsemişlerdir (Topaloğlu, 10 
Mayıs 2024). Ehl-i sünnet’in temel görüşü Allah Teâlâ yaratma sıfa-
tıyla ezelde yaratıcı olduğunu düşüncesine dayanmaktadır. Yaratma 
O’nun ezelî sıfatıdır. Onlar Allah yaratmasaydı da yaratıcı olma sıfa-
tının sahibi, rızık vermeden önce de râzık olduğunu düşünmektedir-
ler. O’nun fiili ezelî bir sıfatıdır. Fail Allah Teâlâ’nın bizâtihi kendisi-
dir. Allah’ın fiili onun mahluku değildir ancak mef‘ul kalıbındaysa 
mahluktur (Öz, 2010).

Aslında fiilî sıfatları başlı başına bir sıfat olarak değerlendirme-
nin bir önemi bulunmamaktadır. Konu Eş‘arîlerin kabul ettiği üzere, 
kudret sıfatının eşya ile ilişkisi biçiminde değerlendirilsin ya da 
Maturîdîlerin ifade ettiği gibi tekvîn sıfatının eseri olarak görülsün, 
sonuç olarak Allah’ın sıfatlarından bir sıfatın parçasıdırlar ve dola-
yısıyla o sıfat içinde değerlendirilmeleri gerekmektedir. Çünkü, âlem ve 
içerisindeki şeyler Allah’ın sıfatlarından yalnızca kudret veya tekvîn 



106  . Gökhan DEMİRCİ

sıfatlarıyla ilişkili değildir; ilim, irade ve kelâm gibi sâir sıfatlarıyla 
da bağlantılıdır. Bu sıfatların da eşyaya dair bir taalluku bulunmak-
tadır (Özler, 2013). Mu‘tezile ve Eş‘ariyye kelâmcıları ilâhî fiillerin 
kaynağını kudret sıfatının tecellisi olarak görmektedirler. Yani Allah 
âlemi kudret sıfatının hâdis olan taallukuyla yaratmaktadır (Çelebi, 
10 Mayıs 2024). Fiilî sıfatlar için özet olarak şunu söyleyebiliriz, 
Maturîdî ve Selefiler fiillerin kaynağı olarak tekvîn sıfatını, Eş‘arî 
ve Mu‘tezilîler ise kudret sıfatını kabul etmektedirler.

Haberî Sıfatlar

Sözlükte geçtiği üzere hâdis varlıklara ait bazı niteliklere sahip olan, 
sahip olduğu bu özelliği nedeniyle selbî sıfatlar kısmında yer alması düşü-
nülen, ancak Kur‘ân da ve hadîs kitaplarında Allah Teâlâ’yla birlikte zikre-
dildiği için ilâhî sıfatlar kapsamında değerlendirilen mefhumdur. Bu sıfat-
ların bazıları ayetlerde bazıları da âhad hadisler içerisinde bulunmaktadır. 
Yed, vech, ayn, istivâ, nüzûl, ityân, isba‘, kadem, dahk (gülme) gibi sıfatlar 
bunların en temellerini oluşturmaktadır. Selefî âlimler bu sıfatları zâtî-ha-
berî, fiilî-haberî olmak üzere iki kısma ayırmaktadırlar (Çelebi, 10 Mayıs 
2024). Haberî sıfatların yorumlanması konusunda üç temel yaklaşım bu-
lunmaktadır; teşbih metodu, tefviz metodu, tevil metodu. Bu üç yöntem 
haberî sıfatların anlaşılmasındaki yöntem arayışlarını yansıtmaktadır.

•	 Teşbih Metodu: Bu metot haberî sıfat olarak değerlendiri-
len, el, yüz, ayak, gelme, istivâ vb. kelimeleri, şeyler veya 
insanlar için kullanıldıkları zaman düşünce dünyasında or-
taya çıkan çağrışımları Allah için kullanmaktan sakınma-
yann atropomorfist bir yorum yapma tarzıdır. Müşebbihe 
ve Mücessime mezhepleri bu metodu benimseyen düşünce 
akımlarından bazılarıdır (Mavil, 2017).

•	 Tefvîz Metodu: Tefvîz metodu muhafazakâr âlim olarak 
isimlendirilen Selefîler tarafından kullanılmıştır. Bu me-
tot, haberî sıfatların işaret ettiği anlamların Allah teâlâ için 
düşünülmesinin câiz olmadığını ispat etmeyi amaçlamakta-
dır. Selefîler haberî sıfatlara mecâzî anlamlar yüklemek ve 
mahiyetinin iç yüzünü Allaha havale etmek suretiyle de bu 
metodu kullanmaya çaba sarf etmişlerdir (Topaloğlu, 10 Ma-
yıs 2024). İmam-ı Âzam’ın da bu düşünce metoduna dahil 
edilmesi isabetli bir görüş olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Zirâ o eserinde haberî sıfatlar hakkında şunları zikretmekte-
dir: O’nun Kur’ân’da zikrettiği gibi eli, yüzü ve nefsi vardır. 



 . 107İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

bunlar keyfiyetsiz sıfatlardır. O’nun eli, kudreti veya nime-
tidir, denilemez. Zira bu taktirde sıfat iptal edilmiş olur (Öz, 
2010).

•	 Tevil Metodu: Tevil metodu haberî sıfatların daha anlaşılabilir 
hale gelmesi konusunda naslardan bazılarının  çelişkili gibi gö-
rünen anlamlarının mahiyetinin anlaşılmasını amaçlamak-
tadır (Yavuz, 15 Mayıs 2024). Tevil metodu, naslarda yer 
alan haberî sıfatların hakikî anlamlarının düşünülmesiyle 
birlikte açığa çıkabilmesi muhtemel cismiyet niteliklerinin 
zihinlerde soru işaretlerine mahal verebileceği şüphesinden 
dolayı anlatılanı mecâzi anlama havale etme olarak da açık-
lanmaktadır (Mavil, 2017). İslâm düşüncesinde Mu‘tezile ve 
Maturîdî mezhebi haberî sıfatları bu metot kapsamında de-
ğerlendirmektedir. Örnek vermek gerekirse; Ebü‘l- Huzeyl 
el-Allâf (öl. 235/849-50) Allah’ın yüzünü O’nun zâtı bârisi, 
Allah’ın eli sıfatını nimeti, Ayn’ı ise Allah’ın ilmi olarak dü-
şünmektedir (el-Eş’arî, 2019). Ehl-i sünnet ise istivâullah’ı 
Allah’ın kudretinin büyüklüğüyle arş’a hükmetmesi, istilâ etme-
si ve ona hakim olması şeklinde izah etmektedir.

2. Mu‘tezile Mezhebine Göre Sıfatların Tasnifinde Metot ve 
Sınıflandırma

Tevhit, Mu’tezile’nin beş temel esaslarındandır. Kelâmcılar tev-
hiti, Allah’ı selbî ve subutî sıfatlarda kendisine uygun tarzda birlemek 
ve şirkten münezzeh tutmak ve bu hususu dile getirmek anlamında 
kullanmaktadır. Kelâmcılar Allah’ın zâtının bir ve hâdislerden mü-
nezzeh olduğu  konusunda birleşmekte ancak bu birliğin izahında ya 
da keyfiyetinde fikir ayrılığına düşmektedirler. Bu ayrılığın nedeni, 
ilahî sıfatların mahiyeti ile zât-sıfat ilişkisi konularında birbirlerine 
muhalif sayılabilecek farklı yaklaşımlardır (Köksal, 2018). Mu‘tezi-
le Allah’ın zâtı ile âlim, zâtı ile kâdir, zâtı ile hayy olduğunu O’nun 
zâtından ayrı bir ilim, kudret ve hayat sıfatları ile nitelenemeyece-
ğini kabul etmektedir. Çünkü bunlar kadîm sıfatlardır ve Allah’ın 
zâtına aittir. Şayet bahsedilen bu sıfatlar, kadîm olmaklık konusunda 
ortak olsalardı, ilahlık konusunda da O’na ortak olmaları gerekirdi. 
Örneğin Mu‘tezilî düşünceye göre Allah Teâlâ’nın kelâmı, bir mahalde 
yaratılmıştır ve muhdestir. Kelâmı harf ve seslerden müteşekkil olup 



108  . Gökhan DEMİRCİ

O’ndan nakille mushaflarda yer alır. Mu‘tezilede irâde sem‘ ve basar 
sıfatları Allah’ın zâtı ile kâim olmayan sıfatlardır (Şehristânî, 2015). 

Vâsıl b. Atâ (öl. 131/748) kadîm bir sıfatın manasının ispatının 
ortaya koyulması durumunda iki ilâhın delillendirilmesi gerektiğini 
düşünmektedir. Vâsıl’ın düşüncesinin arka planında Allah’ın zatının 
dışındaki kadîm sıfatları nefyetmek suretiyle tevhidin ispat edilmesi 
bulunmaktadır. Çünkü sıfatların kadîm gibi düşünülmesi onları Al-
lah’ın zâtından ayrı olarak kabul edilmesine götürmekte ve bu da 
taadûd-i kudemâ’nın ortaya çıkmasına neden olmaktadır. O’nun bu 
görüşünde “manâ” kelimesini kullanmadığını, bu kelimeyle ilgili 
ıstılâhî kullanımın daha sonraları geliştiğini vurgulamak gerekmek-
tedir (Watt, 2021). Mu‘tezile zatî sıfatları iki kısma ayırmaktadır. 
Birinci gruptaki sıfatlarda siga bakımından sıfat olan “hay, alîm” 
gibi türetilmiş kelimelerden oluşan sıfatlar bulunmakta olup Allah’a 
izâfe edilmesinde bir beis bulunmamaktadır. İkinci gruptaki sıfatlar-
da ise köklerini “hayat, ilim” gibi mastar kalıbındaki sıfatlardan olup 
bunlara me‘ânî sıfat denilmektedir. Allah’ın bu sıfatlarla nitelendiril-
mesi ise söz konusu değildir (Mavil, 2018).

Vâsıl b. Atâ’nın fikirlerinin akabinde sıfat bahsine ilişkin mu’te-
zilî temayülün şekillenmesinde zât-sıfat birliğini sistematize edip 
devam ettiren Amr b. Ubeyd (ö. 144/761)’in görüşlerine yer vermek 
icap etmektedir. O, zât-sıfat birliğini benimseyerek hayat, irade, kud-
ret, ilim gibi sıfatların Allah’ın zâtından farklı olmadığını ileri sür-
mektedir. Söz gelimi Allah’ın âlim olduğunu belirten Amr b. Ubeyd, 
ilmin var olma açısından Allah’ın zatıyla eşit ve kadîm olmadığını, 
O’nun zâtından ayrı da olamayacağını zikrederek bu sıfatın Allah’ın 
zâtıyla bir ve aynı olduğunu ifade etmektedir. Yine o, Allah’ın zâtı 
ile âlim, ilahî varlığın da mevcudun hakikatine ilişkin kapsayıcı bir 
bilgiye ve küllî bir ilme sahip olduğunu kabul eder. Amr b. Ubeyd 
ve ondan sonraki Mu’tezile kelamcıları zât-sıfat birliğinin Allah’ın 
zâtını tenzih etmeye götüreceğini ve bu sayede doğru bir ilah düşün-
cesine ulaşılabileceğini düşünmüştür (Köksal, 2018). 

Mu‘tezile ve Eş‘arî arasında irade ve kelâm sıfatları arasında 
fikir ayrılığı söz konusudur. Bütün kelâmcılar Allah’ın mürîd olduğu 
konusunda ittifak halindedirler. Ancak Allah’ın iradesinin anlamına 
dair ayrılıklar söz konusudur. Mu‘tezile’ye göre hâdis olan Allah’ın 
iradesi fiili sıfatlardandır. Eş‘arî’nin ise irade sıfatını Allah’ın zatı ile 
kâim olan bir sıfat olarak düşündüğü yukarıda belirtilmişti. Mu‘tezi-



 . 109İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

leye göre irade sıfatıyla birlikte fiilî sıfatlar içerisinde yer alan kelâm 
sıfatı, doğru amaca işaret eden harflerin dizilişinde ve seslerden iba-
rettir. Eş‘arî’ye göre ise kelâm bulunduğu şeyin mütekellim olmasını 
gerektirmektedir (Mavil, 2018). 

Zâtî Sıfatlar

Mu‘tezilî kelâmacılarına göre sıfatlar zâtî ve fiili olmak üzere 
iki grupta kategorize edilmiştir. Bu ayrımı Maturîdî gibi bir takım 
ölçeklere binâen yaptıkları görülmektedir. Bunları şu şekilde derle-
yebiliriz; 

1.	 Şayet bir sıfat, durumun ve failin değişmesiyle değişime uğ-
ruyorsa fiilî, değişmiyorsa zâta ait sıfattır. Örneğin; âlim sıfatı 
durumun ve failin değişmesiyle değişmediği için zâtî bir 
sıfattır. 

2.	 Kudretin söz konusu gerçekleştiği sıfat fiilî, gerçekleşmedi-
ği sıfat zâtîdir. Bunun örneği ise şu şekildedir: Allah bilmeye 
güç yetiren midir veya değil midir gibi bir soru yöneltileme-
yeceğinden dolayı âlim, zâtî bir sıfattır. 

3.	 Allah’ın zıtlarıyla vasıflanmasında bir sakıncanın olmadığı 
sıfatları fiilî, vasıflanamadığı sıfatlar ise zâtîdir. Sözgelimi Allah 
zâtî bir sıfat olan âlimin zıddı olan cahillikle nitelenemediği 
için zâtîdir.

4.	 Allah’ın karşıtlarına kâdir olmakla vasıflandığı sıfatlar fiilî 
karşıtlarına kâdir olmakla vasıflanmadığı sıfatlar zâtîdir. Me-
selâ; Allah âlimin zıttı olan cehalete güç yetirmekle vasıf-
lanması mümkün değildir. Bu maddelerden hareketle şöyle 
bir sonuca ulaşmak mümkündür: Mu‘tezilîlerin kabul ettikleri 
zâti sıfatları belirli bir sayıya hasretmelerinin dışında bir-
çok sıfatı içine alabilecek maddeler düzenlemiştir. Bu yüz-
den Mu‘tezilî âlimlere göre zâti sıfatları sadece âlim, kâdir, 
hayy, semi‘ ve basîrle sınırlandırmak kısıtlayıcı bir yakla-
şımdır (Erdinç, 2015). Nitekim Mu‘tezilenin ilim ve kud-
ret gibi manâ sıfatları kabul etmeden âlim, kâdir, kebîr, hayy, 
semi‘, basîr, ilah, kadîm, azîz, azîm, ganî, celîl, vahid, ehad, ferd, 
seyyid, mâlik, rabb, kâhir, râfi‘, âli, kâin, mevcûd, evvel, bâkî, râi, 
müdrik, sâmi ve mubsir olmak üzere yirmi dokuz tane sıfatı kabul 
ettiği bildirilmektedir (Eş‘arî, 2019). 



110  . Gökhan DEMİRCİ

Vâsıl b. Atâ manâ sıfatların kabul edilmesi halinde birden fazla 
ilâhın varlığının düşünülmesi gerektiğini savunmaktadır. Bu yüz-
den o, Allah’ın zâtının dışında bulunan manâ sıfatları olumsuzlaya-
rak Mu‘tezilenin beş temel esasından tevhit anlayışı çerçevesinde 
hareket etmiştir. Çünkü bu sıfatların kadîm ve ezelî olarak zâttan 
ayrı düşünülmesi kadîmlerin fazlalığını ortaya koymaktadır. Her ne 
kadar Vâsıl b. Atâ bu sıfatları mânâ sıfat olarak açıklamasa da bu 
telaffuz daha sonra ortaya çıkmıştır (Watt, 2021). Mu‘tezile mezhe-
binin bir diğer kurucularından Amr. b. Ubeyd de zât sıfat ilişkisinde 
birlikteliği savunmaktadır. O, hayat irade, kudret ve ilim gibi  sıfat-
ların Allah’ın zatıyla muttasıf olduğunu düşünmektedir. Yani Allah 
zâyıtla âlim, zatıyla mürid ve zatıyla kâdirdir. Mu‘tezilî âlimler zât 
sıfat birlikteliğinin Allah’ı tenzih noktasında en başarılı yol oldu-
ğunu düşünmektedirler. (Köksal, 2018). Mu‘tezile mezhebinin sıfat 
meselesine dair bakış açısı Ebü’l-Huzeyl el-Allâf ile beraber felsefî 
bir kimlik kazanmış, konuya akılcı bir yaklaşımla bakmıştır. Buna 
göre Allah ilmiyle âlimdir ve ilmi Allah’ın zatıdır. Hayat ile hayydır 
ve hayat da onun zâtının kendisidir. (el-Belhî, 2009).

Bazı Mu‘tezilî âlimler ise sıfat bahsinde çok şedîd davranmışlar 
ve tenzih konusunda aşırıya gitmişlerdir. Bu âlimler sıfat konusunda 
konuşmanın kişiyi şirke götüreceğini düşünmelerinden dolayı tüm 
sıfatları redde gitmişler sadece manevî sıfatları Allah’a yakıştırmış-
lardır. İşte bu Mu‘tezilî âlimlerden biri de Muammer b. Abbâd es-Sülemî 
(öl. 215/830)’dir (Şehristânî, 2015). Onlara göre Allah’ın kendini nite-
lediği sıfatları zâtında bulunan manalara muttasıftır ve işte sıfatlar 
bu manalardan dolayı bulunmaktadır. Her sıfat Allah’ın zatındaki bir 
mana ile eşittir. (Tritton, 1983). Muammer b. Abbâd Allah’ın zâtını 
bilmesinin imkânsız olduğunu, çünkü onun kendi zâtını bilmesi ya 
zâtında bulunan bir ilimle ya da zâtı dışındaki bir ilimle olması ge-
rektiğini, kendi zatındaki bir ilimle bilmesi hâlinde bilen ve bilinen 
şeyin aynı olması gerektiğini, bilginin oluşması için bilinenin ayrı 
şeyler olmasının zorunlu olduğunu, zâtının dışında olan bir ilimle 
bilinmesi durumunda taaddüd-i kudemânın ortaya çıkmasının lâ-
zım olduğunu düşünmektedir. Hatta tenzihte daha da ileri giderek 
Allah’a kadîm denilmesinin de uygun olmayacağını düşünmektedir. 
Çünkü ona göre kadîm olmaklık zamansallığı çağrıştırmaktadır. (Öz, 
20 Mayıs 2024).

Mu‘tezilî âlimlerin Allah’ın sıfatlarını yorumlarken izledikleri 
tenzih yaklaşımında aşırıya gitmelerinin arkasında ana tema, teşbih, 



 . 111İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

tecsîm ve hülûl anlayışlarının getirdiği argümanlara karşı bir savun-
ma mekanizmasının oluşmasıdır. Sözgelimi tevhit inanışının saf ve 
temiz bir halde muhafaza edilmesini sağlamaktır. Onlar hem Yahu-
dilik ve Hristiyanlık tarafından İslâmın Allah anlayışına karşı yö-
neltilen eleştirileri bertaraf etmekle hem de Müşebbihe, Mücessime 
ve Haşeviyye adı verilen fırkaların iddialarını çürütmekle uğraşmış-
lardır. (Bulut, 2022). Mu‘tezilî kelâmcılar bu görüşlerini açıklamak 
için Filozoflardan aldıkları selbî metotu sistemlerine uygulamışlar-
dır (Eş‘arî, 2019). 

Fiilî Sıfatlar

Mu‘tezilîler ve Eş‘arîler, Allah’ın âlemi yaratmasını, ilâhî fiillerin çı-
kış noktası olan kudret sıfatının hâdis taalluku ile açıklamaktadır. Zira fiilî 
sıfatlar, Allah’ın zâtıyla kâim değildir. Bu sebeple yaratmak, rızık vermek, 
yaşatmak ve hayat sonlandırmak gibi fiiller, ezelî olan kudret sıfatının ya-
ratılmış âleme taalluku yoluyla meydana gelmektedir. Bu sebeple, “tekvîn” 
sıfatı, her iki mezhebe göre de hakiki bir sıfat olarak kabul edilmemekte, 
müstakil bir zâtî sıfat olmaktan ziyade kudretin bir tezahürü olarak değer-
lendirilmektedir. Hem Eş‘arîliğe göre hem de Mu‘tezileye göre tekvîn ile 
mükevven aynı süre içinde bulunmaktadır. Mükevven hâdis olduğu için, 
tekvîn de hâdistir. Bu nedenle tekvîn sıfatının zât-ı ilâhiyyeye nispeti câiz 
görülmemektedir. Yaratma fiili, esasen kudret sıfatının mahlûkata yönelik 
taalluku ile gerçekleşmektedir. Öte yandan Eş‘arîyye ile Mu‘tezile arasın-
daki temel tartışma, hangi sıfatların fiilî sıfatlar kapsamında değerlendiri-
leceği konusundadır. Sözgelimi, sünnî âlimlerin zâtî sıfatlar arasında kabul 
ettikleri ve Allah’ın zâtıyla kâim saydıkları “irâde” ve “kelâm” sıfatları, 
Mu‘tezile’ye göre fiilî sıfatlar arasında yer almakta ve hâdis olup Allah’ın 
zâtıyla kâim olmadığı düşünülmektedir. Benzer şekilde, Mu‘tezile’nin 
fiilî sıfat kapsamında değerlendirdiği pek çok sıfat, Eş‘arîyye tarafından 
irâde sıfatının bir tezahürü olarak ele alınmaktadır. Mufaddıl (fazilet ve-
ren), mun‘im (nimet veren), muhsin (iyilik eden) gibi Allah’ın fiillerin-
den türeyen; mâbûd (kendisine ibadet edilen) ve med‘uvv (kendisine da-
vet olunan) gibi insanların fiillerinden türetilip Allah’a atfedilen isimler, 
Allah hakkında kullanılmasında sakınca görülmeyen sıfatlar arasında yer 
almakta ve fiilî sıfatlar kapsamında değerlendirilmektedir. Benzer şekilde, 
Allah’ın “mütekellim” (konuşan), “râzî” (râzı olan), “sâkhıt” (gazap eden), 
“muhibb” (seven), “âdil” (adaletli), “musavvir” (şekil veren), “muhyî” 
(hayat veren), “mumît” (öldüren), “âmir” (emreden), “nehî” (yasaklayan), 
“mâdih” (öven), “zâmm” (yeren), “rahmân”, “rahîm”, “halîm”, “kerîm”, 
“muhsin”, “sâdık” ve “mürîd” gibi sıfatları da fiilî sıfatlar kapsamında ele 
alınmaktadır. (Mavil, 2015).



112  . Gökhan DEMİRCİ

Abbâd b. Süleyman (öl. 250/864) ve onun gibi düşünen bazı Mu‘tezilî 
kelâmcılar Allah’ın ne yaratıcı olduğunu ne de yaratıcı olmadığını düşün-
müşler, bu konuda olumlu ya da olumsuz bir tutum takınmamışlardır. An-
cak Ebû Ali el-Cübbâî (öl. 303/916)’nin bulunduğu diğer taraftaki Mu‘te-
zilîler ise ezelde Allah’ın yaratıcı ve rızık veren olmadığını belirtmişler 
fakat Allah’a bir eksiklik gelmesine engel olmak için zıtlarıyla birlikte 
anılmıştır. Şöyle ki, Allah hem âdil hem de câir, hem halîm hem de sefih 
de değildir. Allah yaratandır veya rızık verendir dediğimiz de zıttının dü-
şünülmesi halinde bir noksanlık olmadığı için bunların zıtlarıyla beraber 
telaffuz edilmesinde bir sakınca bulunmamaktadır. Bağdat ve Basra Mu‘te-
zilesine mensup kelâmcılar Allah’ın hâlık ve râzık olmadığını kabul etmiş-
ler fakat Allah’ın adalet sahibi, muhsîn, cevâd, sâdık ve halîm olmadığını 
da reddetmişlerdir (Eş‘arî, 2019).

Sonuç

Allah’ı bilme ve onu anlamlandırmadan yola çıkan kelâm en temel 
vazifesi olan bu görevi Allah’ın naslarda kendinden bahsettiği sıfatlarıyla 
gerçekleştirmektedir. Hal böyleyken mezhepler vahiy eksenli hareketle Al-
lah’ı hem tenzih ile hem de layıkıyla anlamlandırmaya çalışmaktadırlar. Ya-
pılan sıfat yorumları ve tasnifleri hem Allah’ın zâtına halel getirmeden hem 
de hâdis varlıklara benzemekten koruyarak Allah’ı bilmeyi amaçlamakta-
dır. Ortaya atılan bu fikirler dönemin şartları ve bağlamı düşünüldüğünde 
ve bilinmeyen bir alan hakkında konuşmayı gerektirdiğinden mezhep 
âlimlerinin böyle bir işe girişmeleri tercihe şayan bir durumdur.

Maturîdîlerin, Eş‘arîlerin ve Mutezilîlerin Allah’ın sıfatlarına yakla-
şımlarını zât-sıfat ilişkisi, tekvîn-mükevven ayrımı gibi konular bağlamın-
da incelemeye tâbi tutup bahsi geçen mezheplerin ilâhi sıfatları anlamada 
hangi metodu hangi düşünceye binaen benimsemeye çalıştıklarını açık-
lamaya çalıştık. Hangi sıfatların zâti ya da fiilî olarak değerlendirilmesi 
konusu mezheplerin zâtî fiilî ya da haberî sıfatları tanımlama yollarıyla 
yakından ilişkileri bulunmaktadır. Bu duruma istinaden denilebilir ki, Ma-
turîdi çoğu sıfatı zâtî olarak zikrederken, Mu‘tezile ve Eş‘arîler ise aynı 
hükümleri benimsememelerinden ötürü sıfatlar arasında zâtî ve fiilî ayrımı 
gütmüşlerdir. Aslında burada şunu söylemek istedik; Maturîdî fiilî sıfatları 
zâti sıfatlar içerisine dâhil ederken bunların aslında hâdis olmadığını iddia 
etmiştir. Eş‘arîler ve Mu‘tezilîler ise Maturîdîlerden farklı olarak ezelde 
evrenin bulunmasını zorunlu kılacağı endişesinden dolayı fiili sıfatların 
hâdis olduğu düşüncesini taşımaktadırlar. Tabî Mu‘tezile ve Eş‘arîlerin fi-
ili sıfat konusundaki bu birliktelikleri de hangi sıfatların fiilî olduğu konu-
sunda bozulmaktadır. Eş‘arîler kelâm ve irâde sıfatını zâti kabul ederken 
Mu‘tezile bunları fiili sıfatlar bünyesinde değerlendirmektedir.



 . 113İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

İslâm düşüncesinde sıfat mevzusunun neden bu kadar üzerinde 
durulduğuna dair bir sorunun akla gelmesi halinde buna O’nun zâtını 
Kur’ân-ı Kerîm’de kendi zikrettiği sıfatlarıyla anlamlandırma çabası ola-
rak cevap vermek gerekmektedir. Öyleyse kelâm âlimlerinin konuya dair 
temel argümanı naslardan müteşekkildir. Zât-Sıfat tartışmalarının Hristi-
yanlık ve Yahudilikten esinlenildiğine dair İslâm dışı unsurların ileri sür-
düğü iddiaların asılsız ve mesnetsiz olduğu ortaya çıkmaktadır. Kur’ân’da-
ki yed, vech, istivâ, mecih gibi antromorfik ifadeleri anlamlandırma gayesi 
de bu İslâm dışı unsurların ithamlarını bertaraf etme gayesine matuftur. Se-
lef düşüncesinin ortaya koyduğu sıfatlar hakkında konuşmaya dair tenzih 
anlayışının antromorfik ve kapalı ifadelerin anlaşılmasında bir faydasının 
olmaması müslümanların zihinlerinde yer alan sıfatların anlamlandırılması 
meselesini daha da karmaşık hale getirmiştir. Ortaya çıkan bu sorunu ve 
zihin bulanıklığını çözmek için tevil metodu geliştirilmiş ve Mu‘tezile ve 
Mâturîdîlik tarafından çokça kullanılmıştır. Bu metotla hem haberî sıfatla-
rın mahiyeti anlaşılmaya çalışılmış hem de o dönemlerde yaşayan müslü-
manların zihinlerindeki sıfat anlayışı daha anlamlandırılabilir bir seviyeye 
ulaşmıştır.

Müşebbihe ve Mücessime mezheplerinin haberî sıfatları anlamlandır-
mada izlediği yol tenzih anlayışının dışına çıkmış ve Allah’ın naslardan 
belirttiği eli, yüzü, istivâ etmesi gibi sıfatları insanlardaki uzuvlara ben-
zer bir şekilde düşünmeleri, diğer mezhepleri nassa ve tenzihe uygun bir 
yöntemle haberî sıfatları yorumlama yoluna sevk etmiştir. Mütekaddîmûn 
dönemi kelâm konularının başında yer alan sıfat tartışmaları hem sıfatların 
tasnifi hem de sıfatların Allah’ın zatıyla ilgisini çözme çerçevesinde ince-
lenmiştir.

Sünnî kelâm âlimlerinin sıfatlar hakkındaki “ne zâtının aynı dır ne de 
gayrıdır” düşüncesi aslında onların bu konuda kaçamak bir cevap verdi-
ğini göstermektedir. Çünkü onlar sıfatları Allah’ın zatının aynı olduğunu 
kabul etmeleri halinde Mu‘tezilenin düşüncesini onaylamak durumunda 
kalmakta, zâtından ayrı olduğunu düşünmeleri durumunda ise birden fazla 
ezelî sıfatın Allah’ın zâtının dışında bulunmalarını kabul etmiş olmaktadır 
ki bu da Taaddüd-i kudemâyı ortaya çıkarmaktadır. Her iki durumdan da 
kaçınmak amacıyla ileri sürülen zâtın ne aynısı ne de gayrısı olan bir sıfat 
düşüncesi Ehl-i sünnet kelâmının yüzleşmesi ve çözmeye çalışması gere-
ken bir durum olarak güncelliğini hâlâ korumaktadır.    



114  . Gökhan DEMİRCİ

Kaynakça
Arslan, Hulusi - Bozkurt, Mustafa. Sistematik Kelâm. İstanbul: Ensar Yayıncılık, 

2021.

Bağdâdî, Abdülkâhir. el-Fark Beyne’l Fırak. Çev. Ethem Ruhi Fığlalı. Ankara: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2008.

Belhî, Ebü’l-Kâsım Abdullah b. Ahmed b. Mahmûd b. El-. Kitâbü’l-Makâlât ve 
me‘ahû ‘uyûnü’l-mesâil ve’l-cevâbât. Thk. Hüseyin Hansu. İstanbul: Dâ-
rü’l-Feth, 1430/2009.

Bulut, Erkan. “Mu‘tezile ve Filozofların Allah’ın Sıfatları Hakkındaki Görüşleri-
nin Mukayesesi”. Turkish Resarch Journal of Academic Sociel Science 5/1 
(2022), 1-16.

Çelebi, İlyas. “Sıfat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/100. İstanbul: 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2001.

Erdinç, Ziya. “Teşekkül Dönemi Kelâm Kaynaklarında Zâtî Sıfatların Tespiti ve 
Sayısı”. IV. Türkiye Lisansüstü Çalışmalar Kongresi Bildiriler Kitabı. ed. 
Hümeyra Dinçer - Ümit Güneş. 4/103-112. Kütahya: İlmi Etüdler Derneği, 
2015.

Eş‘arî, Ebu’l-Hasan. Makâlatü’l-İslâmiyyîn ve İhtilâfu’l-Musallîn: İlk Dönem İs-
lâm Mezhepleri. haz. Ömer Aydın. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kuru-
mu Başkanlığı, 2019.

İzmirli İsmail Hakkı. Yeni İlmî Kelâm. sad. Sabri Hizmetli. Ankara: Ankara Okulu 
Yayınları, 2018.

Kâri, Ali. Şerhu Fıkhi’l-Ekber. b.y.: Hisar Yayınları, 2014.

Köksal, Emre. “İlk Dönem Mu‘tezile Kelâmında Zât-Sıfat İlişkisi”. Süleyman De-
mirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2018/1 / 40 (2018), 235-249.

Kurt, Fatih. “Kelâm İlmindeki Sıfat Tasniflerine İlişkin Bir Değerlendirme”. Türk 
Kelâm Akademik Araştırmalar Dergisi 4/4 (2019), 613 - 630.

Maturîdî, Ebû Mansur. Kitâbu’t-Tevhid. çev. Bekir Topaloğlu. İstanbul: İsam Ya-
yınları, 2013. 

Mavil, Kılıç Aslan. Matürîdî Kelâmında Tevil. İstanbul: İsam Yayınları, 2017. 

Muhammed b. Abdilkerîm b. Ahmed eş-Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn. el-Milel 
ve Nihal. çev. Mehmet Dalkılıç. İstanbul: Litera Yayıncılık, 2017.

Nesefî, Ebu’l-Muin. Tebsıratu’l-Edille. thk. Hüseyin Atay. Ankara: TDV Yayın-
ları, 1993.

Nûman b. Sâbit (Ebû Hanife). İmâm-ı A‘zam’ın Beş Eseri. çev. Mustafa Öz. İs-
tanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 16. Basım, 
2020.

Öz, Mustafa. “Muammer b. Abbâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 
20 Mayıs 2024. https://islamansiklopedisi.org.tr/muammer-b-abbad



 . 115İlahiyat Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Haziran 2025

Özler, Mevlüt. “İlâhî İsim ve Sıfatlar”. Kelam el Kitabı. ed. Şaban Ali Düzgün. 
Ankara: Grafiker Yayınları, 3. Basım, 2013.

Sâbûnî, Ebû Muhammed Nûruddîn Ahmed b. Mahmûd b. Ebî Bekr, el-Bidâye 
fi Usuli’d-Diyâne. thk. Bekir Topaloğlu. İstanbul: Marmara Üniversitesi 
Yayınları, 2015.

Şehristânî, el-Milel ve’n Nihal. haz. Mustafa Öz. İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 
Kurulu Başkanlığı, 2015.

Taftâzânî, Sadüddîn. Şerhu’l-Akâid. thk, Talha Hakan Alp. İstanbul: Marmara 
Üniversitesi Yayınları, 2020. 

Topaloğlu, Bekir. “Allah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/482. İs-
tanbul: TDV Yayınları, 1989.

Tritton, Arthur Stanley. İslâm Kelâmı. çev. Mehmet Dağ. Ankara: Ankara Üniver-
sitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1983.

Watt, W. Montogomery. İslâm Düşüncesinin Teşekkül Dönemi. çev. Osman De-
mir. İstanbul: Ketebe Yayınları, 2021.

Yağlı Mavil, Hikmet. “Kelâmî Bir Problem Olarak Fiilî Sıfatlar”. AİBÜ İlahiyat 
Fakültesi Dergisi 3/5 (2015), 180-181. 

Yağlı Mavil, Hikmet. İmam Eş‘arî’nin Kelâm Düşüncesi. İstanbul: İsam Yayınları, 
2018.

Yeşilyurt, Temel. “Maturîdîlerde Tekvîn Sıfatı ve Temellendirmesi”. KÜİFD 1/1 
(2017), 9-23.

Yusuf Şevki, Yavuz. “Te’vil”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15 Ma-
yıs 2024.  https://islamansiklopedisi.org.tr/tevil

Yücedoğru, Tevfik. “Ehl-i Sünnet Kelâmcılarında Tekvîn Tartışması”. Uludağ 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/2 (1987), 253–261. 

Yücedoğru, Tevfik. “Tekvîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/389. 
İstanbul: TDV Yayınları, 2011.




