
PLASTIK 

SANATLAR

EDİTÖR

Prof. Dr. Arzu UYSAL

ALANINDA ARAŞTIRMALAR VE DEĞERLENDIRMELER



İmtiyaz Sahibi / Yaşar Hız 
Yayına Hazırlayan / Gece Kitaplığı

Birinci Basım  / Aralık 2025 - Ankara
ISBN / 978-625-388-997-5

© copyright
Bu kitabın tüm yayın hakları Gece Kitaplığı’na aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. 

Gece Kitaplığı
Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA
0312 384 80 40 
www.gecekitapligi.com / gecekitapligi@gmail.com

Baskı & Cilt
Bizim Büro 
Sertifika No: 42488



PLASTIK SANATLAR 
ALANINDA ARAŞTIRMALAR VE 

DEĞERLENDIRMELER

ARALIK 2025

EDİTÖR

Prof. Dr. Arzu UYSAL





İÇİNDEKİLER

BÖLÜM 1

GÜLSÜN KARAMUSTAFA’NIN SANATINDA EV İÇI MEKÂNLAR VE KADIN 
TEMSILLERI

 

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL .......................................................................................... 7

BÖLÜM 2

GOYA’NIN GRAVÜRLERİNDE GROTESK ANLATIM
 

Serdar DARTAR .......................................................................................................................... 21

BÖLÜM 3

ÇAĞDAŞ DIJITAL TÜRK SANATINDA BAUDRILLARD VE HEGEL ÜZERINDEN 
BIR OKUMA: OUCHHH STUDIO ÖRNEĞI

 

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL .......................................................................... 35

BÖLÜM 4

DIJITAL SANATTAN YENI MEDYA SANATINA
 

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR .................................................................................................47

BÖLÜM 5

 POSTHÜMANİST NESNE’DEN ÖZNE’YE: PICCININI, DION VE DE 
BRUYCKERE ESERLERİNİN FENOMENOLOJİK-GÖSTERGEBİLİMSEL 

ANALİZİ
 

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK ....................................................................................................... 59

BÖLÜM 6

PERFORMANS VE NESNEDE KADIN KİMLİĞİNİN TEMSİLİ ÜZERİNE 
KARŞILAŞTIRMALI BİR ANALİZ: 

ANNETTE MESSAGER VE NEZAKET EKİCİ
 

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL ............................................................................ 75



BÖLÜM 7

SERAMIK VE TEKSTIL YÜZEYLERDE MASKELEME TEKNIKLERI: PARAFIN, 
BALMUMU VE GOMALAK ÜZERINE DISIPLINLER ARASI BIR İNCELEME

 

Şirin KOÇAK, Amine Hande TUNCER ......................................................................................87

BÖLÜM 8

SANATTA SANATÇI VE KAVRAMSAL SÜREÇ BAĞLAMINDA PSİKOLOJİK 
AÇILIMLAR

 

Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN ....................................................................................... 103

BÖLÜM 9

DIJITAL ÇAĞDA KENTLERIN GÖRSEL KIMLIĞI: SARAY KENT MARKASI 
İÇIN ÖĞRENCI TASARIMLARI ÜZERINE BIR İNCELEME

 

Şükran ÜNEŞ ............................................................................................................................. 113

BÖLÜM 10

EDWARD HOPPER’IN RESİMLERİNDE SESSİZLİK ESTETİĞİ
 

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN ........................................................................................................... 133

BÖLÜM 11

SERAMIK KARO TASARIMINDA INKJET DIJITAL BASKI TEKNOLOJISI: 
MÜREKKEP, YÜZEY VE DIJITAL TASARIM ETKILEŞIMI

 

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK  ................................................................................................. 145



BÖLÜM 1

GÜLSÜN KARAMUSTAFA’NIN 
SANATINDA EV İÇI MEKÂNLAR VE 

KADIN TEMSILLERI

 

Melek ALKIŞ1, Cansu ÇELEBİ EROL2 

1  Öğretmen, MEB, alkismelek@gmail.com
2  Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü,  cansu.erol@deu.edu.tr – 0000-0002-4038-5430



8

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROLMelek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

GİRİŞ 

Gülsün Karamustafa, Türkiye çağdaş sanatının öncü isimlerinden biri olarak, eserlerinde 

kimlik, göç, tarihsel hafıza, kültürel melezlik ve toplumsal cinsiyet gibi çok katmanlı meseleleri 

işler. Özellikle 1980 sonrası üretimlerinde, kamusal ile özel alan arasındaki sınırları 

bulanıklaştırarak, bireysel deneyimleri toplumsal belleğin bir parçası olarak kurgular (Çalışkan, 

2019, s. 100). Bu bağlamda, sanatçının çalışmalarında sıklıkla karşımıza çıkan ev içi mekânlar 

ve bu mekânlara yerleştirilen kadın temsilleri, hem kişisel bir anlatının hem de sosyo-politik bir 

eleştirinin taşıyıcısı hâline gelir. 

Ev, çoğu zaman mahrem ve korunaklı bir alan olarak düşünülürken, Karamustafa’nın sanatında 

bu mekânlar bastırılmışlığın, görünmez emeğin ve ataerkil sistemin yeniden üretildiği sahnelere 

dönüşür. Kadın bedeni, emeği ve varoluşu; yatak odaları, salonlar, perdeler, danteller ve diğer 

ev içi objeler aracılığıyla temsil edilerek görünür hâle getirilir. Böylece, sanatçı yalnızca kadına 

ait deneyimi aktarmakla kalmaz, aynı zamanda bu deneyimi şekillendiren iktidar yapılarına da 

işaret eder. 

Sanatçının Hayatına ve Sanat Pratiğine Genel Bakış 

1946 yılında, gazeteci, yazar ve radyocu olan babası Hikmet Münir Ebcioğlu’nun mesleği 

nedeniyle Ankara’da dünyaya gelen Gülsün Karamustafa’nın sanata olan ilgisi, daha çocukluk 

yıllarında ailesi ve öğretmenleri tarafından fark edilmiş ve teşvik edilmiştir. Lise öğrenimini 

sürdürdüğü Ankara Koleji’nde, Eşref Üren, Turgut Zaim ve Selva Tamkan gibi dönemin önemli 

sanatçı ve eğitmenlerinin yönlendirmesiyle resim alanında kendini geliştirmiştir. Henüz lise 

öğrencisiyken, 1961 yılında bir sulu boya çalışmasıyla Devlet Resim ve Heykel Sergisi’ne 

kabul edilen Gülsün Karamustafa, bir yıl sonra, 16 yaşındayken ilk kişisel sergisini Ankara 

Koleji salonlarında açmıştır (Karamustafa, t.y., s. 67, akt. Sinan, 2023). Bu erken dönem 

başarılarının ardından İstanbul Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’ni kazanmış, burada ilk 

yılında Özdemir Altan’ın primitif sanat üzerine anlatıları sayesinde figüratif resme ilgi 

duymaya başlamıştır. İkinci yılından itibaren ise Bedri Rahmi Eyüboğlu Atölyesi’ne geçerek 

sanat anlayışını daha özgür ve kişisel bir eksende geliştirmiştir (Sarıoğlu, 2007, s. 7). 

Gülsün Karamustafa, 1966 yılında Akademi’den mezun olduktan sonra sanat yaşamının ilk 

döneminde resim çalışmalarına yoğunlaşmıştır. Ancak bu dönemde ortaya koyduğu işler, 

dönemin akademik geleneklerinden ayrışarak klasik pentür anlayışının ötesine geçen bireysel 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

9

GİRİŞ 

Gülsün Karamustafa, Türkiye çağdaş sanatının öncü isimlerinden biri olarak, eserlerinde 

kimlik, göç, tarihsel hafıza, kültürel melezlik ve toplumsal cinsiyet gibi çok katmanlı meseleleri 

işler. Özellikle 1980 sonrası üretimlerinde, kamusal ile özel alan arasındaki sınırları 

bulanıklaştırarak, bireysel deneyimleri toplumsal belleğin bir parçası olarak kurgular (Çalışkan, 

2019, s. 100). Bu bağlamda, sanatçının çalışmalarında sıklıkla karşımıza çıkan ev içi mekânlar 

ve bu mekânlara yerleştirilen kadın temsilleri, hem kişisel bir anlatının hem de sosyo-politik bir 

eleştirinin taşıyıcısı hâline gelir. 

Ev, çoğu zaman mahrem ve korunaklı bir alan olarak düşünülürken, Karamustafa’nın sanatında 

bu mekânlar bastırılmışlığın, görünmez emeğin ve ataerkil sistemin yeniden üretildiği sahnelere 

dönüşür. Kadın bedeni, emeği ve varoluşu; yatak odaları, salonlar, perdeler, danteller ve diğer 

ev içi objeler aracılığıyla temsil edilerek görünür hâle getirilir. Böylece, sanatçı yalnızca kadına 

ait deneyimi aktarmakla kalmaz, aynı zamanda bu deneyimi şekillendiren iktidar yapılarına da 

işaret eder. 

Sanatçının Hayatına ve Sanat Pratiğine Genel Bakış 

1946 yılında, gazeteci, yazar ve radyocu olan babası Hikmet Münir Ebcioğlu’nun mesleği 

nedeniyle Ankara’da dünyaya gelen Gülsün Karamustafa’nın sanata olan ilgisi, daha çocukluk 

yıllarında ailesi ve öğretmenleri tarafından fark edilmiş ve teşvik edilmiştir. Lise öğrenimini 

sürdürdüğü Ankara Koleji’nde, Eşref Üren, Turgut Zaim ve Selva Tamkan gibi dönemin önemli 

sanatçı ve eğitmenlerinin yönlendirmesiyle resim alanında kendini geliştirmiştir. Henüz lise 

öğrencisiyken, 1961 yılında bir sulu boya çalışmasıyla Devlet Resim ve Heykel Sergisi’ne 

kabul edilen Gülsün Karamustafa, bir yıl sonra, 16 yaşındayken ilk kişisel sergisini Ankara 

Koleji salonlarında açmıştır (Karamustafa, t.y., s. 67, akt. Sinan, 2023). Bu erken dönem 

başarılarının ardından İstanbul Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’ni kazanmış, burada ilk 

yılında Özdemir Altan’ın primitif sanat üzerine anlatıları sayesinde figüratif resme ilgi 

duymaya başlamıştır. İkinci yılından itibaren ise Bedri Rahmi Eyüboğlu Atölyesi’ne geçerek 

sanat anlayışını daha özgür ve kişisel bir eksende geliştirmiştir (Sarıoğlu, 2007, s. 7). 

Gülsün Karamustafa, 1966 yılında Akademi’den mezun olduktan sonra sanat yaşamının ilk 

döneminde resim çalışmalarına yoğunlaşmıştır. Ancak bu dönemde ortaya koyduğu işler, 

dönemin akademik geleneklerinden ayrışarak klasik pentür anlayışının ötesine geçen bireysel 

ve deneysel arayışlar barındırmaktadır (Orgun, 2018, s. 138). Sanatçı, ifade biçiminde tek bir 

malzemeye bağlı kalmamış; iletmek istediği düşünce ve temaları en etkili şekilde aktarabilecek 

materyalleri bilinçli bir seçimle kullanmayı benimsemiştir. 

1980’li yıllardan itibaren ise sanatsal pratiğinde gözle görülür bir dönüşüm gerçekleşmiş; bu 

süreçte yağlıboya, baskı, fotoğraf, enstalasyon, günlük kullanım nesneleri, video hatta sinemaya 

kadar çok sayıda farklı malzeme ve türde yapıt ortaya koyarak anlatım dilini çeşitlendirmiştir 

(Yılmaz, 2023, s. 445). Geçiş döneminin siyasal ve kültürel dönüşümleri içinde sanatını 

şekillendiren Gülsün Karamustafa, bu ortamda hem bireysel hem sanatsal olarak varlık 

göstermeye çalışmıştır. 

Modernizmin katı yapısının sorgulanarak terk edildiği bu süreçte, postmodernizmin sunduğu 

daha esnek ve kapsayıcı yaklaşım sanat dünyasını da etkilemiştir. Karamustafa da bu bağlamda, 

1980’li yıllarda postmodern düşünceyi, 1970’lerin sert devrimci yaklaşımına kıyasla “öteki”ne 

daha insani ve kapsayıcı bir bakış sunduğu için kendisine daha yakın bulduğunu ifade etmiştir 

(Yılmaz, 2023, s. 445). 

Bu dönemden itibaren Karamustafa, üretimlerinde toplumsal, kültürel ve siyasal yapıları 

merkezine almış; özellikle göç, göçebelik, kimlik, hafıza, toplumsal cinsiyet, kitsch, popüler 

kültür ve arabesk gibi kavramları feminist ve eleştirel bir perspektifle işlemiştir. Sanatçı, 

yalnızca Türkiye sınırları içerisinde değil, uluslararası sanat ortamında da etkin bir şekilde yer 

almış; farklı ülkelerde gerçekleştirdiği kişisel sergiler ve katıldığı çeşitli projeler aracılığıyla 

küresel ölçekte görünürlük elde etmiştir (Çalışkan, 2019, s. 100). 

Araştırmanın Amacı ve Yöntemi  

Bu araştırmanın amacı, Gülsün Karamustafa’nın sanat pratiğinde ev içi mekânların kadın 

temsilleriyle nasıl ilişkilendirildiğini incelemektir. Sanatçının eserlerinde sıkça yer verdiği iç 

mekân öğeleri (oda, perde, yatak, dantel, tekstil malzemeleri vb.) aracılığıyla, kadının toplumsal 

konumunun ve mahrem alanlara sıkıştırılmışlığının nasıl temsil edildiği araştırmanın odak 

noktasını oluşturur. Bu doğrultuda çalışma, özel alanın politik doğasını feminist bir perspektifle 

ele alarak sanatın eleştirel gücünü görünür kılmayı amaçlamaktadır. 

Araştırma, nitel araştırma yöntemine dayalı olarak gerçekleştirilmiştir. Veri toplama sürecinde 

nitel içerik analizi yöntemi kullanılmış; Karamustafa’nın seçilmiş sanat eserleri tema, mekân 

kullanımı, sembolik ögeler ve kadın temsilleri bakımından sistematik biçimde incelenmiştir. 



10

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

Sanatçının sergi katalogları, sanat yazıları, söyleşileri ve görsel materyaller doküman analizi 

yoluyla değerlendirilmiş, elde edilen veriler içerik analiziyle çözümlenmiştir. 

Araştırmanın kuramsal çerçevesi, feminist sanat kuramı ve mekân kuramı ekseninde 

yapılandırılmıştır. Virginia Woolf’un “kendine ait oda” kavramı, bell hooks’un kadınlık 

deneyimi ve mekân politikası üzerine yorumları ile Gaston Bachelard’ın “Mekânın Poetikası” 

adlı yapıtı, analiz sürecine kuramsal katkı sunmuştur. Ayrıca, feminist sanat tarihçisi Griselda 

Pollock’un görüşleri, kadın temsillerinin görsel analizinde yol gösterici olmuştur. 

II. Kuramsal Arka Plan: Ev, Kadın ve Mahremiyetin Politikası 

Feminist kuram, ev içi mekânın yalnızca fiziksel bir yer değil, aynı zamanda kadınların tarihsel 

olarak sınırlandırıldığı bir ideolojik yapı olduğunu ortaya koyar. Virginia Woolf’un Kendine 

Ait Bir Oda (1929) adlı eseri, kadının entelektüel ve yaratıcı üretiminin önündeki mekânsal ve 

toplumsal engelleri görünür kılmıştır. Woolf’un savunduğu üzere, kadınların düşünsel 

özgürlüğü için hem fiziksel bir alan hem de ekonomik bağımsızlık gereklidir. Bu düşünce, evin 

kadına biçilen geleneksel rolün merkezî bir sahnesi olduğunu gösterir. 

Bu bağlamda, geleneksel toplumsal cinsiyet rolleri, kamusal alanı erkekle, özel ya da mahrem 

alanı ise kadınla özdeşleştiren bir bakış açısını beslemiştir. Bu anlayışa göre kadın, “doğası 

gereği” ve “kendi rızası” ile ev içi sorumluluklara yönelmiş olarak tasvir edilir. Ataerkil 

sistemin temelini oluşturan bu kurgu, kadının toplumsal varlığını ev ile sınırlandırarak ona 

belirli roller atfetmeyi meşrulaştırır. Feminist kuramlar, kadının ev merkezli bir yaşama 

hapsedilmesinin, onu toplumsal olarak ikincil konuma sürüklediğini savunur. Bu yaklaşımlara 

göre, ev yalnızca yaşamsal bir alan değil, aynı zamanda kadın ile erkek arasındaki eşitsizliğin 

üretildiği ve pekiştirildiği toplumsal bir mekândır (Öner, Atsız, 2022, s. 532)  

Tarihsel süreçte kadınların özel alana ait varlıklar olarak konumlandırılması, onların kamusal 

ve siyasal yaşamdan dışlanmasına neden olmuş; ev içindeki emekleri ise uzun süre görünmez 

kılınmıştır. Gülsün Karamustafa'nın “Peruk Takan Kadınlar” (1999) adlı enstalasyonu, bu 

görünmezliğe dair güçlü bir görsel yorum sunar. Yapay peruklarla bezeli kadın başları, 

toplumsal rolleriyle şekillenmiş, bastırılmış kimliklere gönderme yapar. Eser, kadının hem 

kamusal görünürlüğünü hem de ev içi mahremiyetini sorgular niteliktedir. Böylece 

Karamustafa, kadınların yalnızca fiziki değil, düşünsel ve duygusal olarak da mekâna nasıl 

hapsedildiklerini çarpıcı biçimde açığa çıkarır. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

11

Sanatçının sergi katalogları, sanat yazıları, söyleşileri ve görsel materyaller doküman analizi 

yoluyla değerlendirilmiş, elde edilen veriler içerik analiziyle çözümlenmiştir. 

Araştırmanın kuramsal çerçevesi, feminist sanat kuramı ve mekân kuramı ekseninde 

yapılandırılmıştır. Virginia Woolf’un “kendine ait oda” kavramı, bell hooks’un kadınlık 

deneyimi ve mekân politikası üzerine yorumları ile Gaston Bachelard’ın “Mekânın Poetikası” 

adlı yapıtı, analiz sürecine kuramsal katkı sunmuştur. Ayrıca, feminist sanat tarihçisi Griselda 

Pollock’un görüşleri, kadın temsillerinin görsel analizinde yol gösterici olmuştur. 

II. Kuramsal Arka Plan: Ev, Kadın ve Mahremiyetin Politikası 

Feminist kuram, ev içi mekânın yalnızca fiziksel bir yer değil, aynı zamanda kadınların tarihsel 

olarak sınırlandırıldığı bir ideolojik yapı olduğunu ortaya koyar. Virginia Woolf’un Kendine 

Ait Bir Oda (1929) adlı eseri, kadının entelektüel ve yaratıcı üretiminin önündeki mekânsal ve 

toplumsal engelleri görünür kılmıştır. Woolf’un savunduğu üzere, kadınların düşünsel 

özgürlüğü için hem fiziksel bir alan hem de ekonomik bağımsızlık gereklidir. Bu düşünce, evin 

kadına biçilen geleneksel rolün merkezî bir sahnesi olduğunu gösterir. 

Bu bağlamda, geleneksel toplumsal cinsiyet rolleri, kamusal alanı erkekle, özel ya da mahrem 

alanı ise kadınla özdeşleştiren bir bakış açısını beslemiştir. Bu anlayışa göre kadın, “doğası 

gereği” ve “kendi rızası” ile ev içi sorumluluklara yönelmiş olarak tasvir edilir. Ataerkil 

sistemin temelini oluşturan bu kurgu, kadının toplumsal varlığını ev ile sınırlandırarak ona 

belirli roller atfetmeyi meşrulaştırır. Feminist kuramlar, kadının ev merkezli bir yaşama 

hapsedilmesinin, onu toplumsal olarak ikincil konuma sürüklediğini savunur. Bu yaklaşımlara 

göre, ev yalnızca yaşamsal bir alan değil, aynı zamanda kadın ile erkek arasındaki eşitsizliğin 

üretildiği ve pekiştirildiği toplumsal bir mekândır (Öner, Atsız, 2022, s. 532)  

Tarihsel süreçte kadınların özel alana ait varlıklar olarak konumlandırılması, onların kamusal 

ve siyasal yaşamdan dışlanmasına neden olmuş; ev içindeki emekleri ise uzun süre görünmez 

kılınmıştır. Gülsün Karamustafa'nın “Peruk Takan Kadınlar” (1999) adlı enstalasyonu, bu 

görünmezliğe dair güçlü bir görsel yorum sunar. Yapay peruklarla bezeli kadın başları, 

toplumsal rolleriyle şekillenmiş, bastırılmış kimliklere gönderme yapar. Eser, kadının hem 

kamusal görünürlüğünü hem de ev içi mahremiyetini sorgular niteliktedir. Böylece 

Karamustafa, kadınların yalnızca fiziki değil, düşünsel ve duygusal olarak da mekâna nasıl 

hapsedildiklerini çarpıcı biçimde açığa çıkarır. 

Bell hooks’un ifade ettiği “güvenli alanlar” kavramı, kadınların patriyarkanın tahakkümünden 

kısmen uzaklaştığı ev içi alanların da kendi içinde çelişkili yapılar barındırabileceğini gösterir. 

Kadın için ev, hem korunaklı bir alan hem de görünmez emeğin ve bastırılmış arzuların mekânı 

hâline gelir. Bu durum “özel olan politiktir” (personal is political) ifadesiyle özetlenebilir; zira 

ev, yalnızca bireysel bir yaşam alanı değil, aynı zamanda ideolojik bir denetim ve iktidar 

alanıdır (Hanisch, 1970). 

Bu düşünsel zeminde Griselda Pollock’un mekân ve temsil ilişkisine dair katkıları da dikkate 

değerdir. Pollock, kadınların tarih boyunca sanat tarihinden dışlandığını vurgularken, kadın 

temsillerinin hangi mekânlarda ve nasıl üretildiğini de feminist estetikle sorgular (Pollock, 

1988). Evin, kadını görünmez kılan bir yapı olarak işlev gördüğü bu bağlamda, mahremiyet, 

sessizlik ve görünmez emek, feminist sanatın merkezinde yer alır. 

İç mekâna dair fenomenolojik yaklaşımlar, özellikle evin bireyin iç dünyasındaki ayrıcalıklı 

konumunu vurgular. Gaston Bachelard’a göre ev, yalnızca fiziksel bir barınak değil, aynı 

zamanda düşlerin, anıların ve bilinçdışının mekânıdır. Mahzenler, tavan araları, koridorlar ve 

köşeler, geçmişin duygusal tortularını barındıran simgesel alanlar hâline gelir (Bachelard, 2008, 

s. 29-40). Bachelard, bu yönüyle evin poetikasını, mahremiyet imgeleri üzerinden analiz eder 

ve evin bireysel belleği yansıttığını savunur. Doğduğumuz ev, kilitli sandıklar ve çekmeceler 

aracılığıyla geçmişin saklı katmanlarını muhafaza ederken, ruhsal derinliklerimizin da taşıyıcısı 

olur. Bu anlamda ev, kişinin kimliğini, düşüncelerini ve yaşantılarını mekâna içkin biçimde 

işler. Heidegger’in (1996) de belirttiği üzere, “inşa etmek” ve “düşünmek” birlikte var olan ve 

insanın kendine bir yer edinme pratiğinde ayrılmaz olan öğelerdir. Benzer biçimde Lefebvre 

(2014), mekânın yalnızca fiziksel değil, aynı zamanda kültürel, tarihsel ve toplumsal ilişkilerin 

iç içe geçtiği karmaşık bir yapı olduğunu dile getirir. Mekân; geçmişi, şimdiyi ve geleceği bir 

araya getirerek bireysel hafızanın kolektif bellekle kesiştiği bir düzlem yaratır. Böylelikle ev, 

hem bireysel hem toplumsal düzeyde kimliğin ve aidiyetin mekânsal izdüşümünü oluşturur. 

Alkan’a (1999) göre, erkekler kamusal alanda daha fazla varlık gösterirken, kadınlar gündelik 

ev işleri ve annelik sorumlulukları nedeniyle zamanlarının büyük bölümünü ev içinde geçirirler. 

Bu durum, evi kadına özgü bir özel alan olarak tanımlanabilir kılar (Alkan, 1999, s. 7). 

Bu çok katmanlı kuramsal çerçeve doğrultusunda, Gülsün Karamustafa’nın sanat pratiğinde ev 

içi mekânlar, yalnızca bir tema değil, aynı zamanda toplumsal yapıların sorgulandığı bir alan 

olarak değerlendirilmektedir. Sanatçının evsel nesneler ve kadın figürlerine yer verdiği 



12

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

çalışmaları, mahremiyet kavramı çerçevesinde toplumsal cinsiyet rollerine ve görünmeyen 

emek biçimlerine dikkat çeker. Bu bağlamda, Karamustafa’nın üretimleri, feminist sanat 

söylemiyle örtüşen biçimde, evin politik anlamına dair eleştirel bir görsel söylem oluşturur. 

Bulgular  

‘’Örtülü Medeniyet’’ Eseri 

Gülsün Karamustafa’nın 1976 tarihli Örtülü Medeniyet adlı eseri, sanatçının ev içi mekânları 

kadın temsilleriyle ilişkilendirdiği erken dönem çalışmalarından biri olarak dikkat çeker. Bu 

eser, kamusal ve özel alan ayrımını görsel bir düzlemde sorgularken, evin içini bir tür sosyo-

politik gerilim mekânı hâline getirir. Kompozisyondaki figüratif yapı ve sembolik düzenleme, 

kadınların bedenleriyle ilişkilendirilen örtünme, mahremiyet ve görünmezlik temalarını taşır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 1: Gülsün Karamustafa, "Örtülü Medeniyet", 1976 - Gülsün Karamustafa, "The Lacemaker" 

Eserde yer alan kadın figürlerinin geleneksel kıyafetlerle çevrelenmiş olması, modernleşme ile 

birlikte değişen kadın rollerine ve görünürlüğüne yönelik ikircikli bir bakışı temsil eder. 

Karamustafa, burada yalnızca toplumsal cinsiyet meselesine değil, aynı zamanda örtünmenin 

modernlik karşısında aldığı kültürel anlamlara da işaret eder. Dolayısıyla ‘’Örtülü Medeniyet’’, 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

13

çalışmaları, mahremiyet kavramı çerçevesinde toplumsal cinsiyet rollerine ve görünmeyen 

emek biçimlerine dikkat çeker. Bu bağlamda, Karamustafa’nın üretimleri, feminist sanat 

söylemiyle örtüşen biçimde, evin politik anlamına dair eleştirel bir görsel söylem oluşturur. 

Bulgular  

‘’Örtülü Medeniyet’’ Eseri 

Gülsün Karamustafa’nın 1976 tarihli Örtülü Medeniyet adlı eseri, sanatçının ev içi mekânları 

kadın temsilleriyle ilişkilendirdiği erken dönem çalışmalarından biri olarak dikkat çeker. Bu 

eser, kamusal ve özel alan ayrımını görsel bir düzlemde sorgularken, evin içini bir tür sosyo-

politik gerilim mekânı hâline getirir. Kompozisyondaki figüratif yapı ve sembolik düzenleme, 

kadınların bedenleriyle ilişkilendirilen örtünme, mahremiyet ve görünmezlik temalarını taşır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 1: Gülsün Karamustafa, "Örtülü Medeniyet", 1976 - Gülsün Karamustafa, "The Lacemaker" 

Eserde yer alan kadın figürlerinin geleneksel kıyafetlerle çevrelenmiş olması, modernleşme ile 

birlikte değişen kadın rollerine ve görünürlüğüne yönelik ikircikli bir bakışı temsil eder. 

Karamustafa, burada yalnızca toplumsal cinsiyet meselesine değil, aynı zamanda örtünmenin 

modernlik karşısında aldığı kültürel anlamlara da işaret eder. Dolayısıyla ‘’Örtülü Medeniyet’’, 

sadece bir ev içi sahne değil, aynı zamanda bir tarihsel belleğin ve kültürel dönüşümün mahrem 

anlatımıdır. Bu yönüyle eser, ev içi mekânın sessizliği içinde politik bir söylem barındırır; 

kadınların görünmeyen emeği, bastırılmış arzuları ve kamusal alandan dışlanmışlıkları bu 

görsel dil üzerinden yeniden yorumlanır. 

Sanat tarihçisi Griselda Pollock(1988)’un, belirttiği gibi, kadınların tarihsel olarak sanatın 

merkezinde değil kenarında konumlandırılması Karamustafa’nın bu eserinde tersine çevrilir; 

sanatçının figürleri merkezde yer alır ve mekânın politikası onların bedenlerinde somutlaşır. 

 ‘’Kapıcı Dairesi ‘’ Eseri 

Gülsün Karamustafa’nın Kapıcı Dairesi adlı eseri, ev kavramının idealleştirilmiş biçimini ters 

yüz ederek, mekânsal sıkışmışlık ve sınıfsal ayrım üzerinden kadının gündelik yaşamına dair 

eleştirel bir bakış sunar. Geleneksel apartman yapılarının zemin katında yer alan bu küçük, 

işlevsel ama konforsuz yaşam alanı; kadının toplumsal konumunun mekân aracılığıyla nasıl 

sınırlandığını görünür kılar. 

                           

Görsel 2: Gülsün Karamustafa, "Kapıcı Dairesi", 1976 - Gülsün Karamustafa, "Flat of the Concierge" 



14

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

Sanatçı, dar odalar, basık tavanlar, ışık almayan köşeler ve eski eşyaların solgun renkleriyle 

oluşturduğu kompozisyon aracılığıyla, fiziksel mekânın kadının yaşam deneyimi üzerindeki 

etkisini somutlaştırır. İzleyicinin bakış açısı genellikle yere yakındır; bu durum hem mekâna 

yukarıdan bakılamayacağını hem de mekânın “aşağıda” konumlandığını hissettirir. 

Kompozisyonun genelinde bir “içeride kalmışlık” hissi hâkimdir; kapı yoktur ya da yarım aralık 

bırakılmıştır. Bu durum, izleyicide hem merak hem de gözetleme hissi yaratırken mahremiyetin 

kırılganlığına da işaret eder. 

Yerleştirmede yer alan gündelik ev eşyaları; tencere, ütü, paspas, çamaşır ipi gibi yalnızca ev 

içi emeğin temsili değil, aynı zamanda kadının yalnızca “çalışan” kimliğiyle tanımlandığı bir 

sosyal rolün göstergesidir. Bu nesneler, hem kadın emeğini hem de onun mahremiyetini 

biçimlendiren sınıfsal çerçeveyi işaret eder.Kapıcı dairesi, şehirleşme sürecinde alt sınıf 

emeğinin görünmezliğine odaklanırken, kadının hem fiziksel hem psikolojik olarak nasıl 

daraltıldığını gösterir. Mekânın sade, fonksiyonel ama estetikten uzak yapısı; kadının ev 

içindeki öznelliğinin nasıl yok sayıldığını anlatır. Bu yaşam alanı, “ev”in huzur ve güven değil, 

yoksulluk, hizmet ve dışlanmışlıkla özdeşleştirildiği bir yerdir. 

Karamustafa’nın çalışması, feminist kuramın “özel olanın politik olduğu” tezini destekler 

biçimde, evin yalnızca bir barınma alanı değil; aynı zamanda kontrol, denetim ve emeğin 

sömürüsüyle ilişkilenen bir yapı olduğunu ortaya koyar. Alt sınıf kadın emeği, üst sınıfların 

konforunu mümkün kılan ama görünmez kalan bir temeldir. Böylece Kapıcı Dairesi, kadının 

toplumsal konumunun hem mekânsal hem ideolojik bağlamda nasıl sınırlandığını temsil eder. 

‘’Hapishane Resimleri’’ 

 
Görsel 3: Hapishane Resimleri (1972-1978), "Vadedilmiş Bir Sergi" (Salt Beyoğlu, İstanbul), 2013. Fotoğraf: Cem 

Berk Ekinil. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

15

Sanatçı, dar odalar, basık tavanlar, ışık almayan köşeler ve eski eşyaların solgun renkleriyle 

oluşturduğu kompozisyon aracılığıyla, fiziksel mekânın kadının yaşam deneyimi üzerindeki 

etkisini somutlaştırır. İzleyicinin bakış açısı genellikle yere yakındır; bu durum hem mekâna 

yukarıdan bakılamayacağını hem de mekânın “aşağıda” konumlandığını hissettirir. 

Kompozisyonun genelinde bir “içeride kalmışlık” hissi hâkimdir; kapı yoktur ya da yarım aralık 

bırakılmıştır. Bu durum, izleyicide hem merak hem de gözetleme hissi yaratırken mahremiyetin 

kırılganlığına da işaret eder. 

Yerleştirmede yer alan gündelik ev eşyaları; tencere, ütü, paspas, çamaşır ipi gibi yalnızca ev 

içi emeğin temsili değil, aynı zamanda kadının yalnızca “çalışan” kimliğiyle tanımlandığı bir 

sosyal rolün göstergesidir. Bu nesneler, hem kadın emeğini hem de onun mahremiyetini 

biçimlendiren sınıfsal çerçeveyi işaret eder.Kapıcı dairesi, şehirleşme sürecinde alt sınıf 

emeğinin görünmezliğine odaklanırken, kadının hem fiziksel hem psikolojik olarak nasıl 

daraltıldığını gösterir. Mekânın sade, fonksiyonel ama estetikten uzak yapısı; kadının ev 

içindeki öznelliğinin nasıl yok sayıldığını anlatır. Bu yaşam alanı, “ev”in huzur ve güven değil, 

yoksulluk, hizmet ve dışlanmışlıkla özdeşleştirildiği bir yerdir. 

Karamustafa’nın çalışması, feminist kuramın “özel olanın politik olduğu” tezini destekler 

biçimde, evin yalnızca bir barınma alanı değil; aynı zamanda kontrol, denetim ve emeğin 

sömürüsüyle ilişkilenen bir yapı olduğunu ortaya koyar. Alt sınıf kadın emeği, üst sınıfların 

konforunu mümkün kılan ama görünmez kalan bir temeldir. Böylece Kapıcı Dairesi, kadının 

toplumsal konumunun hem mekânsal hem ideolojik bağlamda nasıl sınırlandığını temsil eder. 

‘’Hapishane Resimleri’’ 

 
Görsel 3: Hapishane Resimleri (1972-1978), "Vadedilmiş Bir Sergi" (Salt Beyoğlu, İstanbul), 2013. Fotoğraf: Cem 

Berk Ekinil. 

Gülsün Karamustafa, aktif bir siyasi figür olmasa da, hem Türkiye’de hem de dünyada yaşanan 

toplumsal ve politik gelişmelere duyarsız kalmamıştır. Sanatçının hapishane deneyimi, 1971 

yılında eşi Sadık Karamustafa ile birlikte aranan kişilere yardım ettikleri gerekçesiyle 

tutuklanmaları sonucu başlamıştır. Bu süreçte Sadık Karamustafa 2,5 yıl, Gülsün Karamustafa 

ise 6 ay cezaevinde kalmıştır (Karamustafa, 2013). Sanatçının hapishane temalı eserleri, bu 

kişisel deneyimlerden beslenerek üretildiği için yalnızca bireysel bir hafıza kaydı değil, aynı 

zamanda geçmişe tanıklık eden yarı-belgesel nitelikli sanatsal ifadelerdir.  

 

Görsel 4: Hapishane Resimleri (1972-1978) 

Gülsün Karamustafa’nın sanat üretiminde, 1970’li yıllarda İzmit Kadınlar Hapishanesi’nde 

geçirdiği tutukluluk süreci belirleyici bir dönüm noktası oluşturur. Bu deneyim, sanatçının 

kadın mekânlarına, aidiyet, mahremiyet ve toplumsal cinsiyet ilişkilerine dair bakışını 

derinleştirerek eserlerine doğrudan yansımıştır. Karamustafa’nın bu döneme dayanan 

eserlerinde, kadınların toplumsal yapıda görünmezleştirilerek belirli mekânlara kapatılması ele 

alınır. Ancak bu kapatılma hâli içinde, kadınların geliştirdiği direniş biçimleri, gündelik yaşam 

pratikleri ve dayanışma ilişkileri de ön plana çıkar. Sanatçının bu temsilleri, toplumsal cinsiyet 

rollerinin mekân üzerindeki etkilerini görünür kılar. 



16

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

              
Görsel 5 : Hapishane Resimleri (1972-1978)                                              Görsel 6: Hapishane Resimleri (1972-1978) 

Gülsün Karamustafa, hapishane deneyimlerini yansıttığı eserlerinde, gündelik hayatın sıradan 

ama derinlikli detaylarını yalın ve doğrudan bir anlatımla gözler önüne serer. Bu çalışmalarda 

özellikle uyku sahnelerinde belirli bir düzen ya da konforu yansıtan yatakların yerine, yere 

serilmiş döşeklerde adeta iç içe geçmiş bedenler görülür. Hiç boşluk bırakmayacak bir yerleşim 

biçimiyle betimlenen bu sahnelerde, sınırlı sayıda yorgan, yastık ve döşeğin pek çok kişi 

arasında paylaşılması, hem fiziksel sıkışmışlığı hem de ortak bir kaderin paylaşıldığını 

hissettirir. 

Hapishanenin soğuk ve karanlık atmosferi, renkli kumaşlarla, döşeklerle, yorganlarla ya da 

mahkûmların kıyafetlerindeki tonlarla yumuşatılmıştır. Bu görsel kontrast, hem mekânın 

gerçekliğine dair çarpıcı bir tanıklık sunar hem de yaşanan zorlukların estetik dile nasıl 

dönüşebileceğini gösterir. Eserler yalnızca birer mekân betimlemesi değil; aynı zamanda 

çaresizlik, yalnızlık ve hayatta kalma mücadelesinin içsel boyutlarını da taşır. Karamustafa, bu 

eserlerde yalnız bırakılmışlığın, dış dünyadan koparılmış olmanın ve kişinin kendi başının 

çaresine bakmak zorunda kalmasının ruh hâlini derin bir empatiyle aktarır.  

Mekân kuramı perspektifinden değerlendirildiğinde ise, hapishane yalnızca bir sınır değil; aynı 

zamanda kimliğin, belleğin ve aidiyetin yeniden üretildiği bir yer olarak işlev görür. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

17

              
Görsel 5 : Hapishane Resimleri (1972-1978)                                              Görsel 6: Hapishane Resimleri (1972-1978) 

Gülsün Karamustafa, hapishane deneyimlerini yansıttığı eserlerinde, gündelik hayatın sıradan 

ama derinlikli detaylarını yalın ve doğrudan bir anlatımla gözler önüne serer. Bu çalışmalarda 

özellikle uyku sahnelerinde belirli bir düzen ya da konforu yansıtan yatakların yerine, yere 

serilmiş döşeklerde adeta iç içe geçmiş bedenler görülür. Hiç boşluk bırakmayacak bir yerleşim 

biçimiyle betimlenen bu sahnelerde, sınırlı sayıda yorgan, yastık ve döşeğin pek çok kişi 

arasında paylaşılması, hem fiziksel sıkışmışlığı hem de ortak bir kaderin paylaşıldığını 

hissettirir. 

Hapishanenin soğuk ve karanlık atmosferi, renkli kumaşlarla, döşeklerle, yorganlarla ya da 

mahkûmların kıyafetlerindeki tonlarla yumuşatılmıştır. Bu görsel kontrast, hem mekânın 

gerçekliğine dair çarpıcı bir tanıklık sunar hem de yaşanan zorlukların estetik dile nasıl 

dönüşebileceğini gösterir. Eserler yalnızca birer mekân betimlemesi değil; aynı zamanda 

çaresizlik, yalnızlık ve hayatta kalma mücadelesinin içsel boyutlarını da taşır. Karamustafa, bu 

eserlerde yalnız bırakılmışlığın, dış dünyadan koparılmış olmanın ve kişinin kendi başının 

çaresine bakmak zorunda kalmasının ruh hâlini derin bir empatiyle aktarır.  

Mekân kuramı perspektifinden değerlendirildiğinde ise, hapishane yalnızca bir sınır değil; aynı 

zamanda kimliğin, belleğin ve aidiyetin yeniden üretildiği bir yer olarak işlev görür. 

Karamustafa’nın eserlerinde mekân, edilgen bir fon değil, toplumsal cinsiyet ilişkilerinin 

kurulduğu ve yeniden şekillendiği aktif bir bileşen hâline gelir. Kadınların birlikte yaşamaya 

zorlandığı bu kapalı ortamlar; yalnızlık, şefkat, çatışma ve annelik gibi çok katmanlı duyguların 

iç içe geçtiği deneyim alanlarına dönüşür.  

Sonuç 

Gülsün Karamustafa’nın sanatı, ev içi mekânlar üzerinden kadının toplumsal konumunu, 

görünmez emeğini ve sınıfsal aidiyetini sorgulayan güçlü bir ifade alanı sunar. “Kapıcı 

Dairesi” ve “Örtülü Medeniyet” adlı eserler, kadının mahremiyet alanının nasıl daraltıldığını 

ve ev içi mekânların, kadının görünmeyen emeği ile üretiminin bastırıldığı alanlara nasıl 

dönüştüğünü gözler önüne serer. Ev, bu bağlamda yalnızca fiziksel bir yaşam alanı değil; aynı 

zamanda kadının sınıfsal kimliğiyle iç içe geçmiş, cinsiyetlendirilmiş bir mahremiyet alanıdır. 

‘’Hapishane’’ temalı eserleri, kadın mekânı temsili bağlamında, hem de mekân kuramı 

açısından okunmaya elverişli güçlü örnekler sunmaktadır. Bu eserler, kapalı kadın 

mekânlarında şekillenen toplumsal cinsiyet ilişkilerini ve kadınlar arası dayanışmayı sanatsal 

bir hafıza nesnesine dönüştürmektedir. Karamustafa, bu yapıları hem estetik hem de politik bir 

dille çözümlerken, izleyiciyi kadınların bastırılmış, görünmez kılınmış yaşamlarına tanıklık 

etmeye çağırır. Böylece sanatçının üretimi, evin nötr ya da idealize edilmiş doğasını ters yüz 

eder; feminist bir bakışla ev içi yaşamı kamusal bir tartışma alanına taşır. 

  



18

Melek ALKIŞ, Cansu ÇELEBİ EROL

Kaynakça 

Alkan, A. (1999). Toplumsal cinsiyet ve kent planlaması. SBF Dergisi, 54(4), 1–59. 

Bachelard, G. (2018). Mekânın poetı̇kası (A. Tümertekin, Çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 

(Orijinal eser 1958 tarihinde yayımlanmıştır) 

Çalışkan, S. (2019). Gülsün Karamustafa’nın eserlerinde köyden kente göç ve kimlik olgusu. 

Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 3(2), 97–106. 

Erol, C. Ç. (2019). İkonografi ve ikonoloji yöntemine göre Gülsün Karamustafa’nın “Örtülü 

Medeniyet” ve “Kapıcı Dairesi” adlı eserlerinin analizi. Journal of Institute of Economic 

Development and Social Researches, 5(18), 234–239. 

Hanisch, C. (1970). The personal is political. In Notes from the second year: Women’s 

liberation (pp. 76–78). 

Orgun, H. (2018). 1940–1980 arası dönemde Türk toplumsal gerçekçi resminde kadın imgesi 

(Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK Ulusal Tez 

Merkezi. 

Orgun Sinan, H. (2023). Hapishanede kadın olmak: Gülsün Karamustafa’nın mahkûm 

kadınları. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

6(Cumhuriyet’in 100. Yılı Özel Sayısı), 150–166. 

Sarıoğlu, S. (2007). Gülsün Karamustafa: Sanatçı kişiliği ve yapıtları (Yüksek lisans tezi, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK Ulusal Tez 

Merkezi. 

Sağlam, Ö. (2022). Gaston Bachelard’ın Uzamın Poetikası bağlamında Necip Fazıl 

Kısakürek’in Bir Adam Yaratmak oyunu. Söylem Filoloji Dergisi, 7(1), 192–207. 

Sinan, H. O. (2023). Hapishanede kadın olmak: Gülsün Karamustafa’nın mahkûm kadınları. 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 6(Cumhuriyet’in 

100. Yılı Özel Sayısı), 150–166. 

Yılmaz, Ş. (2023). Kültürel melezliğin imgelemini yaratmak: Gülsün Karamustafa. SSD 

Journal, 8(39), 443–457. 

  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

19

Kaynakça 

Alkan, A. (1999). Toplumsal cinsiyet ve kent planlaması. SBF Dergisi, 54(4), 1–59. 

Bachelard, G. (2018). Mekânın poetı̇kası (A. Tümertekin, Çev.). İstanbul: İthaki Yayınları. 

(Orijinal eser 1958 tarihinde yayımlanmıştır) 

Çalışkan, S. (2019). Gülsün Karamustafa’nın eserlerinde köyden kente göç ve kimlik olgusu. 

Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 3(2), 97–106. 

Erol, C. Ç. (2019). İkonografi ve ikonoloji yöntemine göre Gülsün Karamustafa’nın “Örtülü 

Medeniyet” ve “Kapıcı Dairesi” adlı eserlerinin analizi. Journal of Institute of Economic 

Development and Social Researches, 5(18), 234–239. 

Hanisch, C. (1970). The personal is political. In Notes from the second year: Women’s 

liberation (pp. 76–78). 

Orgun, H. (2018). 1940–1980 arası dönemde Türk toplumsal gerçekçi resminde kadın imgesi 

(Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK Ulusal Tez 

Merkezi. 

Orgun Sinan, H. (2023). Hapishanede kadın olmak: Gülsün Karamustafa’nın mahkûm 

kadınları. Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

6(Cumhuriyet’in 100. Yılı Özel Sayısı), 150–166. 

Sarıoğlu, S. (2007). Gülsün Karamustafa: Sanatçı kişiliği ve yapıtları (Yüksek lisans tezi, 

Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü). YÖK Ulusal Tez 

Merkezi. 

Sağlam, Ö. (2022). Gaston Bachelard’ın Uzamın Poetikası bağlamında Necip Fazıl 

Kısakürek’in Bir Adam Yaratmak oyunu. Söylem Filoloji Dergisi, 7(1), 192–207. 

Sinan, H. O. (2023). Hapishanede kadın olmak: Gülsün Karamustafa’nın mahkûm kadınları. 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 6(Cumhuriyet’in 

100. Yılı Özel Sayısı), 150–166. 

Yılmaz, Ş. (2023). Kültürel melezliğin imgelemini yaratmak: Gülsün Karamustafa. SSD 

Journal, 8(39), 443–457. 

  

Görsel Kaynaklar 

Görsel 1: https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/190429 

Görsel 2: https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/190423?locale=tr 

Görsel 3: https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/3340535 

Görsel 4: https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/223036 

Görsel 5: https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/223036 

Görsel 6: https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/223036 





BÖLÜM 2

GOYA’NIN GRAVÜRLERİNDE 
GROTESK ANLATIM

 

Serdar DARTAR1 

1  Doç., Yıldız Teknik Üniversitesi, Sanat ve Tasarım Fakültesi, Sanat Bölümü, İstanbul, serdardartar@gmail.com , ORCID: https://orcid.
org/0000-0002-5944-8331



22

Serdar DARTAR
Serdar DARTAR GİRİŞ  

Romantizm, 18. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Avrupa sanatında belirginleşen ve aydınlanma 
düşüncesinin akıl merkezli, düzenleyici estetik anlayışına eleştirel bir karşılık olarak gelişen bir sanat 
ve düşünce akımı olmuştur. Bu yaklaşım, sanatsal üretimde duygu, sezgi ve bireysel deneyimi 
merkeze alarak, estetik alanı yalnızca idealize edilmiş güzellik kavramlarıyla sınırlamayı 
reddetmiştir. Romantizm bağlamında sanat, insan ruhunun karmaşıklığını, tarihsel kırılmaları ve 
toplumsal travmaları görünür kılan bir ifade aracı hâline gelmiştir. Romantizm, akılcılığın aksine 
duyguların ön planda olduğu bir bakış açısını benimseyerek yaşamın tüm duygularını yansıtmayı 
işaret etmiştir.  

En geniş anlamıyla “romantik” kavramı, zihnin duygular, ruh hâlleri ve sezgiler gibi öznel 
boyutlarının belirleyici olduğu her türlü sanatsal üretimi tanımlamak için kullanılmaktadır (Little, 
2016: 72).  

Francisco Goya, bu dönüşüm sürecinin en özgün ve çok katmanlı temsilcilerinden biri olarak öne 
çıkmıştır. Sanatsal kariyerinin erken dönemlerinde akademik ve saray geleneği içinde konumlanan 
Goya, ilerleyen yıllarda bireysel deneyimlerini ve döneminin siyasal-toplumsal çalkantılarını 
doğrudan yansıtan bir görsel dil geliştirmiştir. Özellikle şiddet, korku ve insan doğasının irrasyonel 
yönlerini konu edinen eserleri, Romantizmin duygusal yoğunluğunu ve eleştirel potansiyelini güçlü 
biçimde ortaya koymaktadır.  

Sanatçı, gravürleriyle dönemin toplumsal ve bireysel sorunlarını görsel bir dile taşımıştır. Bu 
çalışmada, Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatımın nasıl ortaya çıktığı ve hangi görsel öğelerle 
desteklendiği incelenecektir. Grotesk anlatım, Goya’nın eserlerinde sadece çirkin veya abartılı 
imgelerle sınırlı değildir; aynı zamanda eleştiri, ironi ve karanlık bir atmosferi bir araya getirmektedir. 
İnsan figürlerinin deformasyonu, hayvanî özellikler ve beklenmedik mekânlar, sanatçının izleyicide 
hem şaşkınlık hem de düşünce uyandırma amacını desteklemektedir. Ressamın resimlerinin yanı sıra 
özellikle gravürlerinde yoğun bir şekilde kendini gösteren bu grotesk anlatım, eleştirel bir bakış açısı 
da sunmaktadır. 

Bu araştırmada, seçili gravürler üzerinden grotesk anlatımın görsel ve tematik boyutları 
değerlendirilecek, sanatçının toplumsal ve estetik eleştiriye yaklaşımı üzerinde durulacaktır. Yapılan 
araştırmada cevap aranan sorular şu şekilde sıralanmaktadır: 

● Grotesk nedir? Grotesk anlatım biçimi eserlerde kendini nasıl göstermiştir? 
● Romantizm çerçevesinde Francisco Goya’nın sanatsal bakış açısı nasıldır? 
● Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatım nasıl etki göstermiştir? 
● Sanatçının söz konusu ifade biçiminin toplumsal eleştiriye nasıl bir katkısı olmuştur? 

GROTESK KAVRAMI VE FRANCİSCO GOYA 

Grotesk, tuhaf ve alışılmadık öğelerin, karikatürü andıran bir abartıyla sunulmasını ifade eden bir 
kavramdır (Turani, 2019: 50). Grotesk anlatım biçimi özellikle fantastik unsurları içinde barındıran 
bir yaklaşım sunarken, söz konusu durum Goya’nın eserlerinde görülmektedir. Francisco de Goya, 
gravürlerinde bu yaklaşımı ustalıkla kullanmıştır. Sanatçının grotesk dili, sadece biçimsel 
deformasyonlardan ibaret değildir; yüz ifadelerindeki aşırılık, bedenlerdeki orantısızlık ve sıra dışı 
kompozisyonlar, onun eleştirel bakışını güçlendirmektedir. Böylece Goya, bireysel ve toplumsal 
sorunları grotesk imgeler aracılığıyla görünür kılmaktadır. 

Grotesk kavramı, kökenini Roma sanatından almakta olup Neron’un saray kalıntılarının keşfiyle 
yeniden ortaya çıkmıştır. 16. yüzyılda İtalya’da yaygınlaşmış, Rönesans’la birlikte Avrupa genelinde 
benimsenmiştir. Başlangıçta fresko tekniğiyle duvarlarda dekoratif amaçla kullanılmıştır. Mimarlıkta 
ise gargoyle ve kimera gibi ürkütücü taş figürler aracılığıyla, özellikle yağmur oluklarında işlevsel 
süsleme unsuru olarak yer almıştır. 17. yüzyılda karikatürize figürlerle, 19. yüzyılda ise itici ve 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

23

GİRİŞ  

Romantizm, 18. yüzyılın son çeyreğinden itibaren Avrupa sanatında belirginleşen ve aydınlanma 
düşüncesinin akıl merkezli, düzenleyici estetik anlayışına eleştirel bir karşılık olarak gelişen bir sanat 
ve düşünce akımı olmuştur. Bu yaklaşım, sanatsal üretimde duygu, sezgi ve bireysel deneyimi 
merkeze alarak, estetik alanı yalnızca idealize edilmiş güzellik kavramlarıyla sınırlamayı 
reddetmiştir. Romantizm bağlamında sanat, insan ruhunun karmaşıklığını, tarihsel kırılmaları ve 
toplumsal travmaları görünür kılan bir ifade aracı hâline gelmiştir. Romantizm, akılcılığın aksine 
duyguların ön planda olduğu bir bakış açısını benimseyerek yaşamın tüm duygularını yansıtmayı 
işaret etmiştir.  

En geniş anlamıyla “romantik” kavramı, zihnin duygular, ruh hâlleri ve sezgiler gibi öznel 
boyutlarının belirleyici olduğu her türlü sanatsal üretimi tanımlamak için kullanılmaktadır (Little, 
2016: 72).  

Francisco Goya, bu dönüşüm sürecinin en özgün ve çok katmanlı temsilcilerinden biri olarak öne 
çıkmıştır. Sanatsal kariyerinin erken dönemlerinde akademik ve saray geleneği içinde konumlanan 
Goya, ilerleyen yıllarda bireysel deneyimlerini ve döneminin siyasal-toplumsal çalkantılarını 
doğrudan yansıtan bir görsel dil geliştirmiştir. Özellikle şiddet, korku ve insan doğasının irrasyonel 
yönlerini konu edinen eserleri, Romantizmin duygusal yoğunluğunu ve eleştirel potansiyelini güçlü 
biçimde ortaya koymaktadır.  

Sanatçı, gravürleriyle dönemin toplumsal ve bireysel sorunlarını görsel bir dile taşımıştır. Bu 
çalışmada, Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatımın nasıl ortaya çıktığı ve hangi görsel öğelerle 
desteklendiği incelenecektir. Grotesk anlatım, Goya’nın eserlerinde sadece çirkin veya abartılı 
imgelerle sınırlı değildir; aynı zamanda eleştiri, ironi ve karanlık bir atmosferi bir araya getirmektedir. 
İnsan figürlerinin deformasyonu, hayvanî özellikler ve beklenmedik mekânlar, sanatçının izleyicide 
hem şaşkınlık hem de düşünce uyandırma amacını desteklemektedir. Ressamın resimlerinin yanı sıra 
özellikle gravürlerinde yoğun bir şekilde kendini gösteren bu grotesk anlatım, eleştirel bir bakış açısı 
da sunmaktadır. 

Bu araştırmada, seçili gravürler üzerinden grotesk anlatımın görsel ve tematik boyutları 
değerlendirilecek, sanatçının toplumsal ve estetik eleştiriye yaklaşımı üzerinde durulacaktır. Yapılan 
araştırmada cevap aranan sorular şu şekilde sıralanmaktadır: 

● Grotesk nedir? Grotesk anlatım biçimi eserlerde kendini nasıl göstermiştir? 
● Romantizm çerçevesinde Francisco Goya’nın sanatsal bakış açısı nasıldır? 
● Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatım nasıl etki göstermiştir? 
● Sanatçının söz konusu ifade biçiminin toplumsal eleştiriye nasıl bir katkısı olmuştur? 

GROTESK KAVRAMI VE FRANCİSCO GOYA 

Grotesk, tuhaf ve alışılmadık öğelerin, karikatürü andıran bir abartıyla sunulmasını ifade eden bir 
kavramdır (Turani, 2019: 50). Grotesk anlatım biçimi özellikle fantastik unsurları içinde barındıran 
bir yaklaşım sunarken, söz konusu durum Goya’nın eserlerinde görülmektedir. Francisco de Goya, 
gravürlerinde bu yaklaşımı ustalıkla kullanmıştır. Sanatçının grotesk dili, sadece biçimsel 
deformasyonlardan ibaret değildir; yüz ifadelerindeki aşırılık, bedenlerdeki orantısızlık ve sıra dışı 
kompozisyonlar, onun eleştirel bakışını güçlendirmektedir. Böylece Goya, bireysel ve toplumsal 
sorunları grotesk imgeler aracılığıyla görünür kılmaktadır. 

Grotesk kavramı, kökenini Roma sanatından almakta olup Neron’un saray kalıntılarının keşfiyle 
yeniden ortaya çıkmıştır. 16. yüzyılda İtalya’da yaygınlaşmış, Rönesans’la birlikte Avrupa genelinde 
benimsenmiştir. Başlangıçta fresko tekniğiyle duvarlarda dekoratif amaçla kullanılmıştır. Mimarlıkta 
ise gargoyle ve kimera gibi ürkütücü taş figürler aracılığıyla, özellikle yağmur oluklarında işlevsel 
süsleme unsuru olarak yer almıştır. 17. yüzyılda karikatürize figürlerle, 19. yüzyılda ise itici ve 

korkunç olanla ilişkilendirilen grotesk, modern dönemde tekinsizlik, korku ve çirkinlik kavramlarıyla 
ele alınmaktadır (Batur & Başdoğan, 2022: 39).  

Francisco Goya’nın eserleri incelendiğinde çoğu resminin grotesk bir anlatıma sahip olduğu 
görülmektedir. Romantizmde karşılaşılan duyguların ve düş gücünün harekete geçirilmesi, akli 
olandan ziyade duygusal açıdan yaklaşımın ön planda tutulması gibi unsurlar ressamın eserlerinde 
yansımaktadır. 

30 Mart 1746’da Fuendetodos (Saragossa)’da doğan İspanyol ressam ve gravür sanatçısı Francisco 
Goya, 18. yüzyıl sonlarının en çarpıcı ve tartışmalı sanat figürlerinden biri olmuştur. Kraliyet 
Sarayı’nın ressamı olarak ve aristokrasi ile burjuvazinin portrecisi olarak tanınmış, özellikle grafik 
çalışmalarında toplumsal eşitsizlikleri acımasızca eleştirerek insan davranışlarındaki yanlışları güçlü 
ve eleştirel bir bakışla ortaya koymuştur (Krausse, 2005: 54).  

Francisco Goya, klasik sanat anlayışından modern sanata geçiş sürecinde önemli bir köprü işlevi 
görmüştür. Eserlerinde toplumsal eleştiri ve insan doğasının karanlık yönlerini cesur bir üslupla ele 
almış, özellikle geç dönem çalışmalarında bireysel ve psikolojik derinliği ön plana çıkarmıştır.  

Goya, yaşamı boyunca yalnız bir duruş sergileyerek kendi sanatsal yolunu izlemiş, 48 yaşında ise 
işitme yetisini kaybetmiştir. Buna rağmen, son derece geniş bir yelpazede, etkileyici ve güçlü eserler 
üretmeyi sürdürmüştür. Sanatçı, portre alanında tüm zamanların en yetkin isimleri arasında kabul 
edilir. Başta Édouard Manet olmak üzere, 19. yüzyıl sanatçıları üzerinde derin ve kalıcı bir etki 
bırakmış, sonraki kuşaklar için önemli bir ilham kaynağı olmuştur (Cumming, 2008: 262).  

Ressamın resimlerine bakıldığında romantizmin etkileri görülürken grotesk anlatım da 
yansımaktadır. Sanatçının Cadıların Şabatı adlı çalışması (bkz. Şekil 1), fantastik unsurları içinde 
barındırdığından grotesk bir anlatım sergilemektedir. Resme bakıldığında orta merkeze yerleştirilen 
keçinin etrafında çember biçiminde sıralanan figürler görülmektedir. Işık merkeze düşürülerek 
merkezde yer alan figür ve etrafındaki figürler vurgulanmıştır. Arka planda belirsiz bir biçimde 
ardalanan tepeler derinlik etkisi oluştururken dünyevi olmayan bir durumun tasviri gözler önündedir.  
Bu doğrultuda eser, grotesk anlatımı örnekler niteliktedir.  

 
Şekil 1. Francisco Goya, Cadıların Şabatı, 1797-98, 43x30 cm, Tuval Üzerine Yağlıboya, Lazaro 

Galdiano Müzesi,  



24

Serdar DARTAR

Hristiyan ikonografisinde ve Ortaçağ düşüncesinde keçi, sıklıkla şeytanın simgesi olarak 
kullanılmaktadır. Şeytan, cadı tarikatı üyeleri tarafından Tanrı konumunda kabul edilmektedir. 
Keçinin başındaki taç ise Yunan mitolojisindeki Dionysos figürünü çağrıştırmakta olup, Dionysos 
şenliklerindeki coşku ve şehveti temsil etmektedir. Şeytanın liderliğini üstlendiği şabat ayinlerinde, 
Hristiyanlık dünyasında bilinen ruhani törenlere benzer ritüeller gözlemlenmektedir. Bu ritüellerde 
sunulan yemekler, Katoliklerin ekmek ve şarap üzerinden gerçekleştirdiği ayinleri andırırken, 
gerçekleştirilen danslar erken Ortaçağ kilise ritüellerine atıfta bulunmaktadır (Arslan & 
Yayman,2023: 3250). 

GOYA’NIN GRAVÜRLERİNDE GROTESK ANLATIM 

Gravür baskının kökenleri, mühür, silah, zırh, at koşumları ve takılar üzerinde yapılan metal 
oymalarına dayanmaktadır. Metal ustaları ve kuyumcular, oyma işlemlerinin etkisini görmek için 
eserleri yumuşak kil üzerine bastırmış, bu yöntem ilk baskı tekniği olarak kabul edilmiştir. Kâğıdın 
icadıyla birlikte ise bugün de kullanılan gravür baskı tekniği gelişmiştir. İlk gravür yöntemi ağaç 
gravürdür, zamanla metal gravür ve asitle yedirme teknikleri ortaya çıkmıştır (Yılmaz, 2024: 84). 

Sanat tarihine bakıldığında gravürün geçmişinin çok eski dönemlere dayandığı bilinmektedir. Çoğu 
sanatçı gravür tekniğiyle eserler üretmiş, farklı konular işlemiştir. Albrecht Dürer, Gustave Dore, 
Rembrandt gibi pek çok sanatçı gravürle ilgilenmişlerdir. Bu sanatçıların içinde Francisco Goya da 
gravürle pek çok eser üretmiş ve bu yöntemle gerek toplum gerekse sistem üzerine eleştiri yapmıştır. 
Kendi içinde oldukça fazla teknik barındıran baskıresim, gravür çerçevesinde zengin bir çeşitlilik 
göstermektedir. Bakır levha üzerine yapmış olduğu gravürler Goya’nın grotesk anlatımla 
gerçekleştirdiği söz konusu eleştirilere örnek teşkil etmektedir. Ressamın gravürlerinde grotesk 
anlatım hem biçim hem içerik açısından belirgin bir şekilde görülmektedir. Figürlerin deformasyonu, 
beklenmedik oranlar ve hayvanî özellikler, izleyicide hem şaşkınlık hem de eleştirel düşünce 
uyandırmaktadır.  

Sanatçı, groteski sadece fiziksel deformasyonlarla sınırlamamıştır. Yüz ifadelerindeki aşırılık, 
hareketlerin dramatikliği ve mekân tasvirlerindeki karanlık atmosfer, anlatımın etkisini artırmaktadır. 
Bu sayede alımlayıcı, yalnızca görüntüye değil, aynı zamanda sanatçının eleştirdiği toplumsal ve 
bireysel temalara da dikkat etmektedir. 

Seçilen gravür serilerinde, grotesk anlatım çeşitli biçimlerde ortaya çıkmaktadır: 

● Los Caprichos’ta (Kaprisler) toplumsal ve ahlaki eleştiri, abartılı figürlerle vurgulanır. 

● Desastres de la Guerra (Savaşın Felaketleri) serisinde savaşın şiddeti ve trajedisi grotesk 
imgelerle güçlendirilmektedir. 

● Disparates (Delilikler) serisinde ise hayalî ve karanlık imgeler aracılığıyla insan 
davranışlarının absürtlüğü ön plana çıkmaktadır. 

Bu bölümde, örnek gravürler üzerinden grotesk anlatımın görsel ve tematik öğeleri açıklanacak ve 
Goya’nın sanatındaki işlevi değerlendirilecektir. 

Los Caprichos 

Birçok eleştirmen, sanatçının sanatsal yönelimindeki dalgalanmanın içsel huzursuzluk, kaygı, ani 
yalnızlığın doğurduğu hayal kırıklığı ve içsel çatışmaların bir yansıması olduğunu ileri sürmektedir. 
Bu melankolik ruh hâlinin, dul Alba Düşesi ile yaşandığı öne sürülen başarısız romantik girişimle 
daha da derinleştiği iddia edilmektedir. Bu döneme ait olan Los Caprichos (Kaprisler), din adamları, 
fahişeler ve cadılar gibi çeşitli figürleri konu alan seksen gravür ve akuatintten oluşan çarpıcı bir 
seridir. Gravür ve akuatint tekniklerinin birlikte kullanımı, özellikle akuatintin sağladığı güçlü ışık–
gölge karşıtlığı sayesinde eserlere karanlık ve gizemli bir nitelik kazandırmaktadır (Maclean, 2006). 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

25

Hristiyan ikonografisinde ve Ortaçağ düşüncesinde keçi, sıklıkla şeytanın simgesi olarak 
kullanılmaktadır. Şeytan, cadı tarikatı üyeleri tarafından Tanrı konumunda kabul edilmektedir. 
Keçinin başındaki taç ise Yunan mitolojisindeki Dionysos figürünü çağrıştırmakta olup, Dionysos 
şenliklerindeki coşku ve şehveti temsil etmektedir. Şeytanın liderliğini üstlendiği şabat ayinlerinde, 
Hristiyanlık dünyasında bilinen ruhani törenlere benzer ritüeller gözlemlenmektedir. Bu ritüellerde 
sunulan yemekler, Katoliklerin ekmek ve şarap üzerinden gerçekleştirdiği ayinleri andırırken, 
gerçekleştirilen danslar erken Ortaçağ kilise ritüellerine atıfta bulunmaktadır (Arslan & 
Yayman,2023: 3250). 

GOYA’NIN GRAVÜRLERİNDE GROTESK ANLATIM 

Gravür baskının kökenleri, mühür, silah, zırh, at koşumları ve takılar üzerinde yapılan metal 
oymalarına dayanmaktadır. Metal ustaları ve kuyumcular, oyma işlemlerinin etkisini görmek için 
eserleri yumuşak kil üzerine bastırmış, bu yöntem ilk baskı tekniği olarak kabul edilmiştir. Kâğıdın 
icadıyla birlikte ise bugün de kullanılan gravür baskı tekniği gelişmiştir. İlk gravür yöntemi ağaç 
gravürdür, zamanla metal gravür ve asitle yedirme teknikleri ortaya çıkmıştır (Yılmaz, 2024: 84). 

Sanat tarihine bakıldığında gravürün geçmişinin çok eski dönemlere dayandığı bilinmektedir. Çoğu 
sanatçı gravür tekniğiyle eserler üretmiş, farklı konular işlemiştir. Albrecht Dürer, Gustave Dore, 
Rembrandt gibi pek çok sanatçı gravürle ilgilenmişlerdir. Bu sanatçıların içinde Francisco Goya da 
gravürle pek çok eser üretmiş ve bu yöntemle gerek toplum gerekse sistem üzerine eleştiri yapmıştır. 
Kendi içinde oldukça fazla teknik barındıran baskıresim, gravür çerçevesinde zengin bir çeşitlilik 
göstermektedir. Bakır levha üzerine yapmış olduğu gravürler Goya’nın grotesk anlatımla 
gerçekleştirdiği söz konusu eleştirilere örnek teşkil etmektedir. Ressamın gravürlerinde grotesk 
anlatım hem biçim hem içerik açısından belirgin bir şekilde görülmektedir. Figürlerin deformasyonu, 
beklenmedik oranlar ve hayvanî özellikler, izleyicide hem şaşkınlık hem de eleştirel düşünce 
uyandırmaktadır.  

Sanatçı, groteski sadece fiziksel deformasyonlarla sınırlamamıştır. Yüz ifadelerindeki aşırılık, 
hareketlerin dramatikliği ve mekân tasvirlerindeki karanlık atmosfer, anlatımın etkisini artırmaktadır. 
Bu sayede alımlayıcı, yalnızca görüntüye değil, aynı zamanda sanatçının eleştirdiği toplumsal ve 
bireysel temalara da dikkat etmektedir. 

Seçilen gravür serilerinde, grotesk anlatım çeşitli biçimlerde ortaya çıkmaktadır: 

● Los Caprichos’ta (Kaprisler) toplumsal ve ahlaki eleştiri, abartılı figürlerle vurgulanır. 

● Desastres de la Guerra (Savaşın Felaketleri) serisinde savaşın şiddeti ve trajedisi grotesk 
imgelerle güçlendirilmektedir. 

● Disparates (Delilikler) serisinde ise hayalî ve karanlık imgeler aracılığıyla insan 
davranışlarının absürtlüğü ön plana çıkmaktadır. 

Bu bölümde, örnek gravürler üzerinden grotesk anlatımın görsel ve tematik öğeleri açıklanacak ve 
Goya’nın sanatındaki işlevi değerlendirilecektir. 

Los Caprichos 

Birçok eleştirmen, sanatçının sanatsal yönelimindeki dalgalanmanın içsel huzursuzluk, kaygı, ani 
yalnızlığın doğurduğu hayal kırıklığı ve içsel çatışmaların bir yansıması olduğunu ileri sürmektedir. 
Bu melankolik ruh hâlinin, dul Alba Düşesi ile yaşandığı öne sürülen başarısız romantik girişimle 
daha da derinleştiği iddia edilmektedir. Bu döneme ait olan Los Caprichos (Kaprisler), din adamları, 
fahişeler ve cadılar gibi çeşitli figürleri konu alan seksen gravür ve akuatintten oluşan çarpıcı bir 
seridir. Gravür ve akuatint tekniklerinin birlikte kullanımı, özellikle akuatintin sağladığı güçlü ışık–
gölge karşıtlığı sayesinde eserlere karanlık ve gizemli bir nitelik kazandırmaktadır (Maclean, 2006). 

Bu psikolojik ve tematik arka plan, sanatçının yalnızca konu seçimlerini değil, aynı zamanda ifade 
araçlarını da belirgin biçimde etkilemiştir. Toplumsal eleştiriyle iç içe geçen bu karanlık ve alegorik 
anlatım, resimsel olanakların ötesine geçerek daha deneysel ve çarpıcı bir görsel dil arayışını 
beraberinde getirmiştir. Bu bağlamda, Los Caprichos dizisinde tercih edilen gravür ve özellikle 
akuatint tekniği, sanatçının eleştirel yaklaşımını güçlendiren önemli bir ifade aracı olarak öne 
çıkmaktadır.  

Tonlu yüzeylerin oluşturulmasına olanak tanıyan bu gravür baskı tekniği, suluboyayı andıran 
etkilerinden dolayı akuantint tekniği bu adla anılmaktadır. Uygulamada, toz hâlindeki reçine metal 
plaka üzerine serpilerek ısı yardımıyla yüzeye sabitlenir. Plaka aside batırıldığında, reçineyle 
korunmayan alanlar asit tarafından aşındırılarak küçük çukurlar oluşturmaktadır. Reçine 
temizlendikten sonra bu çukurlar mürekkeple doldurulmakta ve nemli kâğıtla birlikte baskı presinden 
geçirilerek tonlu alanlar elde edilmektedir (MOMA, 2025). 

 
Şekil 2. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 43, Aklın Uyuması Canavarlar Yaratır, 1799, 

Aside Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

 

Caprichos 43, geleneksel yorumlara göre açık bir mesaj iletmektedir. İnsanlık aklın rehberliğini 
izleyip batıl inançları geride bıraktığında daha yaşanabilir bir dünya mümkündür. Bu bağlamda 
levhada betimlenen figür, aydınlanma düşüncesine bağlılığı nedeniyle Goya’nın kendisi olarak 
yorumlanabilir. Işık, sanatçının zihninde yoğunlaşan yaratıcı ve düşünsel enerjiyi simgelerken, ortaya 
çıkan hayalî figürler cehaleti ve batıl inançlarla kuşatılmış bir düşünme biçimini temsil etmektedir. 
Masanın üzerinde uyuyakalmış hümanist akademisyen figürü, aklın uykuya dalmasıyla birlikte 
karanlık ve korkutucu imgelerin hâkimiyet kazandığını göstermektedir (Soyşekerci, 2018 :1342).  

 



26

Serdar DARTAR

 
Şekil 3. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 37 Öğrenci daha fazlasını biliyor olabilir mi? 

Aside Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

 

 
Şekil 4. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 40: Neyden ölecek?, Aside Yedirme Baskı ve 

Leke Baskı. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

27

 
Şekil 3. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 37 Öğrenci daha fazlasını biliyor olabilir mi? 

Aside Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

 

 
Şekil 4. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 40: Neyden ölecek?, Aside Yedirme Baskı ve 

Leke Baskı. 

 
Şekil 5. Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 42: "Tu que no puedes" (Yapamayan Sen) Aside 

Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

 

Goya, 37–42 numaralı levhalar arasında yer alan ve eşek ile katır figürlerini konu alan dizide (Bkz. 
Şekil 3-4-5), hayvanlara insan nitelikleri atfetme geleneğinden yararlanarak eğitim kurumlarını, soylu 
sınıfını ve hekimleri eleştirel bir hicivle hedef almaktadır. Bu levhalarda hiciv açık ve doğrudandır; 
eşek figürü, her durumda eleştirinin yöneltildiği toplumsal tipi simgelemektedir. 37 numaralı “Si 
sabré més el discípulo?” (“Öğrenci daha fazlasını bilebilir mi?”) (Bkz. Şekil 3) başlıklı levhada Goya, 
bir eşek öğrencinin yine bir eşek öğretmen tarafından okuma yazma öğrenmeye çalıştığı bir sahneyi 
betimlemektedir. Bu kompozisyonun iletisi son derece nettir. Kuşaklar boyunca aynı yanlış inanç ve 
yöntemler aktarılmaya devam ettiği sürece, eğitimin yalnızca biçimsel bir tekrar ve anlamsız bir 
gösteriye dönüşmesi kaçınılmazdır (MacLean, 2006). 

Desastres de la Guerra (Savaşın Felaketleri) 

Francisco Goya’nın Savaşın Felaketleri serisinde vahşeti çarpıcı bir şekilde gözler önüne serdiği 
görülmektedir. Öldürülen insanların gördüğü acımasızlığın yansıtıldığı gravürlerde figürlerin 
yüzlerindeki aşırı ifade biçimleri grotesk bir anlam taşımakla birlikte yaşanılan olayın acısını da 
yansıtmaktadır.  



28

Serdar DARTAR

 
Şekil 6. Francisco Goya, Grande hazaña! Con muertos! (Kahramanca Bir Başarı! Ölü Adamlarla!), 

Gravür Baskı, 1810. 

 

Grande hazaña! Con muertos! (Kahramanca Bir Başarı! Ölü Adamlarla!), Francisco Goya’nın 
Savaşın Felaketleri serisi kapsamında, savaşın yıkıcı doğasını çarpıcı bir şekilde ortaya koymaktadır. 
Fransız ordusunun Madrid’e girişi sonrası direnişçilere ve topluluk içindeki karşıt gruplara uygulanan 
katliamlar, Goya üzerinde derin bir etki bırakmış ve sanatçı bu şiddeti gravürlerinde tüm sertliğiyle 
yansıtmıştır (Kızılırmak Çekinmez, 2024: 1604). 

 
Şekil 7. Francisco Goya, Ve Yapılacak Bir Şey Yok (Y no hai remedio), Savaşın Felaketleri, 1810, 
Gravür, Kuru Kazıma, Oyma Kalemi ve Parlatıcı, 14 x 16,7 cm ( Metropolitan Sanat Müzesi , New 
York) 

 

Ressamın bir başka çalışması olan Ve Yapılacak Bir Şey Yok isimli eserinde (Bkz. Şekil 7) gözleri 
bağlı ve başı öne eğik bir biçimde tahta bir direğe bağlı duran adam, görsel olarak etkileyici bir sahne 
oluşturmaktadır. Beyaz giysileri yıpranmış ve parçalanmış olmasına rağmen, adeta ışık saçıyormuş 
izlenimi verir. Dengesiz duruşu yenilgiyi çağrıştırsa da figür hâlâ kahramanca bir niteliğe sahip olup, 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

29

 
Şekil 6. Francisco Goya, Grande hazaña! Con muertos! (Kahramanca Bir Başarı! Ölü Adamlarla!), 

Gravür Baskı, 1810. 

 

Grande hazaña! Con muertos! (Kahramanca Bir Başarı! Ölü Adamlarla!), Francisco Goya’nın 
Savaşın Felaketleri serisi kapsamında, savaşın yıkıcı doğasını çarpıcı bir şekilde ortaya koymaktadır. 
Fransız ordusunun Madrid’e girişi sonrası direnişçilere ve topluluk içindeki karşıt gruplara uygulanan 
katliamlar, Goya üzerinde derin bir etki bırakmış ve sanatçı bu şiddeti gravürlerinde tüm sertliğiyle 
yansıtmıştır (Kızılırmak Çekinmez, 2024: 1604). 

 
Şekil 7. Francisco Goya, Ve Yapılacak Bir Şey Yok (Y no hai remedio), Savaşın Felaketleri, 1810, 
Gravür, Kuru Kazıma, Oyma Kalemi ve Parlatıcı, 14 x 16,7 cm ( Metropolitan Sanat Müzesi , New 
York) 

 

Ressamın bir başka çalışması olan Ve Yapılacak Bir Şey Yok isimli eserinde (Bkz. Şekil 7) gözleri 
bağlı ve başı öne eğik bir biçimde tahta bir direğe bağlı duran adam, görsel olarak etkileyici bir sahne 
oluşturmaktadır. Beyaz giysileri yıpranmış ve parçalanmış olmasına rağmen, adeta ışık saçıyormuş 
izlenimi verir. Dengesiz duruşu yenilgiyi çağrıştırsa da figür hâlâ kahramanca bir niteliğe sahip olup, 

Alter Christus yani başka bir İsa’yı andırmaktadır. Figürün önünde uzanan bir başka figürün cansız 
bedeni grotesk bir yüz ifadesiyle görünmektedir (Zappella, 2025). 

 

Disparates (Delilikler) 

Sanatçının Delilikler isimli serisinde düş gücünün etkisi şiddetli biçimde yansımaktadır. Uçan, ağaç 
dallarında duran figürlerin olduğu seride figürler ve içinde bulundukları durum vasıtasıyla sembolik 
anlatım biçimlerinin de olduğu gözlemlenirken, Francisco Goya’nın önceki serilerinde yapmış 
olduğu toplum ve sistem üzerine olan eleştirel yaklaşımın da varlık gösterdiği anlaşılmaktadır.  

 

 
Şekil 8. Francisco Goya, Bir Uçuş Şekli, Gravür, Akuatint ve Kuru kazıma, 1815–16, 24 cm × 35,8 
cm, Prado Müzesi.  

 

 
Şekil 9. Francisco Goya, Gülünç Bir Aptallık, Gravür, Akuatint ve Kuru kazıma, 1815–19, 33 cm × 
47,5 cm.  

 



30

Serdar DARTAR

Pelerin giymiş ve battaniyelere sarınmış figürler, muhtemelen gece vakti, bir ağaç dalına oturmuş, 
yüzünü ve bedenini gizleyen çizgili bir pelerin kuşanmış gizemli bir figürün konuşmasını 
dinlemektedir. Sadece elleri görünür durumdadır; bu durum, figürün hitabet yeteneğini ön plana 
çıkarmaktadır. İspanyol basını sıklıkla ülkeyi bir ağaca -ya gelişmekte olan ya da hastalıklı- 
benzetmiştir. Benzer bir metafor, Goya’nın eserlerinde de izlenebilmektedir. Resim, zeytin 
ağaçlarının dallarını kaplayan ve besinlerini emen milyonlarca böcek nedeniyle kararan bir hastalığı 
çağrıştırmaktadır. Baskı eserinde ise ağaç, parazitlerin etkisiyle değil, ülkenin çöküşüne dolaylı 
olarak katkıda bulunan, boş bakışlı ve pasif bir izleyici kitlesi tarafından taşınmaktadır 
(metmuseum.org, 2025). 

 

GROTESK ANLATIMIN TOPLUMSAL ELEŞTİRİ BOYUTU 

Goya’nın grotesk dili, yalnızca görsel bir etki yaratmakla kalmamış; aynı zamanda toplumsal 
eleştiriyi iletmenin önemli bir aracı olmuştur. Deforme edilmiş figürler, çarpıtılmış yüz ifadeleri ve 
karanlık atmosfer, izleyiciye dönemin ahlaki ve toplumsal sorunlarını düşündürmektedir.  

Gravürlerdeki grotesk imgeler, savaş, cehalet, iktidar yozlaşması ve sosyal adaletsizlik gibi temaları 
vurgulamaktadır. Goya, bu yaklaşımıyla izleyicide rahatsızlık uyandırarak, doğrudan eleştiri yapmayı 
başarmıştır. Görsellerdeki abartı ve çarpıtma hem hiciv hem de dramatik etki yaratmakta böylelikle 
toplumsal olaylar ve bireysel zaaflar daha belirgin hale gelmektedir. 

Sanatçının yapmış olduğu gravürlerde grotesk anlatımın toplumsal eleştirideki rolü ve işlevi önemli 
rol oynamıştır. Sadece görsel bir etki değil aynı zamanda izleyici üzerinde sorgulayıcı ve 
düşündürücü bir etki bırakmaktadır. Goya’nın eleştirel yaklaşımının sanatındaki etkisi üzerinde 
grotesk anlatımın ele alınan konuyu aktarmada güçlü bir araç olduğu ürettiği eserlerde ortaya 
çıkmaktadır. Los Caprichos, Savaşın Felaketleri, Delilikler serilerinde romantik anlayış çerçevesinde 
duyguların yoğun bir biçimde yansıtılırken hiciv, eleştiri, keder gibi kavramların grotesk anlatımla 
figürler üzerinden gerek ifadede gerekse bedensel anlamda yansıtıldığı görülmektedir.  

 

SONUÇ 

Bu çalışma, Francisco Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatımın biçimsel, tematik ve düşünsel 
boyutlarını inceleyerek, sanatçının bu anlatım biçimini Romantizm çerçevesinde nasıl özgün bir 
eleştirel dile dönüştürdüğünü ortaya koymayı amaçlamıştır. Yapılan değerlendirmeler, groteskin 
Goya’nın sanatında yalnızca estetik bir tercih değil, aynı zamanda güçlü bir düşünsel ve toplumsal 
eleştiri aracı olarak işlev gördüğünü göstermektedir. 

Grotesk anlatım, Goya’nın gravürlerinde figürlerin deformasyonu, abartılı yüz ifadeleri, hayvanî 
özellikler ve karanlık mekânsal kurgular aracılığıyla somutlaşmaktadır. Ancak bu unsurlar, salt 
biçimsel bir çarpıtma olarak değil; cehalet, batıl inanç, iktidar yozlaşması, savaşın yıkıcılığı ve insan 
doğasının irrasyonel yönleri gibi olguların görünür kılınması amacıyla kullanılmaktadır. Bu yönüyle 
grotesk, Goya’nın eleştirel tavrını güçlendiren ve izleyiciyi edilgin bir alımlayıcı olmaktan çıkararak 
sorgulamaya yönelten bir anlatım biçimi hâline gelmektedir. 

Los Caprichos serisinde grotesk, özellikle hiciv ve ironiyle birleşerek eğitim kurumlarını, dinî 
otoriteyi ve toplumsal ikiyüzlülüğü hedef almaktadır. Hayvanlara insan özellikleri yüklenmesi ve 
aklın devre dışı bırakılmasıyla ortaya çıkan karanlık imgeler, aydınlanma düşüncesinin ters yüz 
edilmesi üzerinden güçlü bir eleştiri sunmaktadır. Savaşın Felaketleri serisinde ise grotesk anlatım, 
estetik bir mesafeyi ortadan kaldırarak savaşın çıplak gerçekliğini, insan bedeninin kırılganlığı ve 
ölümün kaçınılmazlığı üzerinden doğrudan izleyiciye aktarmaktadır. Burada grotesk, abartıdan 
ziyade acının ve şiddetin yoğunluğu aracılığıyla trajik bir gerçeklik duygusu yaratmaktadır. Delilikler 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

31

Pelerin giymiş ve battaniyelere sarınmış figürler, muhtemelen gece vakti, bir ağaç dalına oturmuş, 
yüzünü ve bedenini gizleyen çizgili bir pelerin kuşanmış gizemli bir figürün konuşmasını 
dinlemektedir. Sadece elleri görünür durumdadır; bu durum, figürün hitabet yeteneğini ön plana 
çıkarmaktadır. İspanyol basını sıklıkla ülkeyi bir ağaca -ya gelişmekte olan ya da hastalıklı- 
benzetmiştir. Benzer bir metafor, Goya’nın eserlerinde de izlenebilmektedir. Resim, zeytin 
ağaçlarının dallarını kaplayan ve besinlerini emen milyonlarca böcek nedeniyle kararan bir hastalığı 
çağrıştırmaktadır. Baskı eserinde ise ağaç, parazitlerin etkisiyle değil, ülkenin çöküşüne dolaylı 
olarak katkıda bulunan, boş bakışlı ve pasif bir izleyici kitlesi tarafından taşınmaktadır 
(metmuseum.org, 2025). 

 

GROTESK ANLATIMIN TOPLUMSAL ELEŞTİRİ BOYUTU 

Goya’nın grotesk dili, yalnızca görsel bir etki yaratmakla kalmamış; aynı zamanda toplumsal 
eleştiriyi iletmenin önemli bir aracı olmuştur. Deforme edilmiş figürler, çarpıtılmış yüz ifadeleri ve 
karanlık atmosfer, izleyiciye dönemin ahlaki ve toplumsal sorunlarını düşündürmektedir.  

Gravürlerdeki grotesk imgeler, savaş, cehalet, iktidar yozlaşması ve sosyal adaletsizlik gibi temaları 
vurgulamaktadır. Goya, bu yaklaşımıyla izleyicide rahatsızlık uyandırarak, doğrudan eleştiri yapmayı 
başarmıştır. Görsellerdeki abartı ve çarpıtma hem hiciv hem de dramatik etki yaratmakta böylelikle 
toplumsal olaylar ve bireysel zaaflar daha belirgin hale gelmektedir. 

Sanatçının yapmış olduğu gravürlerde grotesk anlatımın toplumsal eleştirideki rolü ve işlevi önemli 
rol oynamıştır. Sadece görsel bir etki değil aynı zamanda izleyici üzerinde sorgulayıcı ve 
düşündürücü bir etki bırakmaktadır. Goya’nın eleştirel yaklaşımının sanatındaki etkisi üzerinde 
grotesk anlatımın ele alınan konuyu aktarmada güçlü bir araç olduğu ürettiği eserlerde ortaya 
çıkmaktadır. Los Caprichos, Savaşın Felaketleri, Delilikler serilerinde romantik anlayış çerçevesinde 
duyguların yoğun bir biçimde yansıtılırken hiciv, eleştiri, keder gibi kavramların grotesk anlatımla 
figürler üzerinden gerek ifadede gerekse bedensel anlamda yansıtıldığı görülmektedir.  

 

SONUÇ 

Bu çalışma, Francisco Goya’nın gravürlerinde grotesk anlatımın biçimsel, tematik ve düşünsel 
boyutlarını inceleyerek, sanatçının bu anlatım biçimini Romantizm çerçevesinde nasıl özgün bir 
eleştirel dile dönüştürdüğünü ortaya koymayı amaçlamıştır. Yapılan değerlendirmeler, groteskin 
Goya’nın sanatında yalnızca estetik bir tercih değil, aynı zamanda güçlü bir düşünsel ve toplumsal 
eleştiri aracı olarak işlev gördüğünü göstermektedir. 

Grotesk anlatım, Goya’nın gravürlerinde figürlerin deformasyonu, abartılı yüz ifadeleri, hayvanî 
özellikler ve karanlık mekânsal kurgular aracılığıyla somutlaşmaktadır. Ancak bu unsurlar, salt 
biçimsel bir çarpıtma olarak değil; cehalet, batıl inanç, iktidar yozlaşması, savaşın yıkıcılığı ve insan 
doğasının irrasyonel yönleri gibi olguların görünür kılınması amacıyla kullanılmaktadır. Bu yönüyle 
grotesk, Goya’nın eleştirel tavrını güçlendiren ve izleyiciyi edilgin bir alımlayıcı olmaktan çıkararak 
sorgulamaya yönelten bir anlatım biçimi hâline gelmektedir. 

Los Caprichos serisinde grotesk, özellikle hiciv ve ironiyle birleşerek eğitim kurumlarını, dinî 
otoriteyi ve toplumsal ikiyüzlülüğü hedef almaktadır. Hayvanlara insan özellikleri yüklenmesi ve 
aklın devre dışı bırakılmasıyla ortaya çıkan karanlık imgeler, aydınlanma düşüncesinin ters yüz 
edilmesi üzerinden güçlü bir eleştiri sunmaktadır. Savaşın Felaketleri serisinde ise grotesk anlatım, 
estetik bir mesafeyi ortadan kaldırarak savaşın çıplak gerçekliğini, insan bedeninin kırılganlığı ve 
ölümün kaçınılmazlığı üzerinden doğrudan izleyiciye aktarmaktadır. Burada grotesk, abartıdan 
ziyade acının ve şiddetin yoğunluğu aracılığıyla trajik bir gerçeklik duygusu yaratmaktadır. Delilikler 

serisinde ise düşsel, absürt ve belirsiz imgeler, insan davranışlarının anlamsızlığına ve toplumsal 
düzenin çöküşüne işaret eden sembolik bir anlatı kurmaktadır. 

Sonuç olarak Goya, grotesk anlatımı Romantik duyarlılıkla birleştirerek, kendi döneminin tarihsel ve 
toplumsal travmalarını evrensel bir insanlık eleştirisine dönüştürmüştür. Gravürler hem teknik 
olanakları hem de çoğaltılabilir yapıları sayesinde, bu eleştirinin daha geniş bir alana yayılmasını 
mümkün kılmıştır. Goya’nın grotesk dili, izleyicide rahatsızlık uyandıran fakat aynı ölçüde 
düşünmeye zorlayan bir etki yaratarak, modern sanatın eleştirel ve ifadeci yönlerine önemli bir zemin 
hazırlamıştır. Yapılan araştırmadan elde edilen bulgular ışığında Francisco Goya’nın gravürlerinin, 
grotesk anlatımın sanatsal ve toplumsal işlevini anlamak açısından temel bir referans niteliği taşıdığı 
sonucuna varılmıştır. 

 

  



32

Serdar DARTAR

KAYNAKÇA 

Arslan, E. & Yayman, S. (2023). “Sanat Eserlerinde Doğaüstü Güçler: Goya’nın Üç Eserinin 
İkonografik İncelemesi”, Journal of Social, Humanities and Administrative Sciences, 
9(67):3241-3253. https://journalofsocial.com/files/josasjournal/3f68816f-3cbe-4e93-ad55-
ea03226cbd03.pdf  

Batur, M., & Başdoğan, A. (2022). Resim Sanatında Grotesk İmgelerin Kullanımı Üzerine Bir 
İnceleme. Uluslararası Disiplinlerarası ve Kültürlerarası Sanat, 7(14), 38-50. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2630653  

Cumming, Robert (2008). Görsel Rehberler Sanat. çev. Işın Önol, İstanbul: İnkılâp Kitabevi.  

Goya (Francisco de Goya y Lucientes) (2025). Ridiculous Folly, from the “Disparates” (Follies / 
Irrationalities) The Metropolitan Museum of Art.  

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/384329  

Kızılırmak Çekinmez, B. (2024). “Sanat ve Propaganda Arasındaki İnce Çizgi: Francisco Goya” 
International Social Sciences Studies Journal, (e-ISSN:2587- 1587) Vol:10, Issue:9; pp:1596- 
1609.  

https://sssjournal.com/files/sssjournal/bc2d402e-88ef-47df-a90a-4a38d0b13b92.pdf  

Krausse, A., C. (2005). Rönesans’tan günümüze resim sanatının öyküsü. Literatür Yayıncılık.  

Little, Stephen (2007). İzmler Sanatı Anlamak. İstanbul: Yem Yayın.  

MacLean, R. (2006). Los Caprichos. 

https://www.gla.ac.uk/myglasgow/library/files/special/exhibns/month/aug2006.html  

MOMA. (2025). Aquatint  https://www.moma.org/collection/terms/aquatint  

Soyşekerci, Serhat. (2018). Goya’nın Rüyası, Aklın Uykusu Canavarlar Üretir. İdil Dergisi, 7, (51), 
s.1341-1348. https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1536246270.pdf  

Turani, A (2019). Sanat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Yılmaz, A. (2024). Gravür Baskı Resimlerinin Çizgisel Özellikleri. Uluslararası Sanat Tasarım ve 
Eğitim Dergisi, 5(2), 83-95. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/3986253  

Zappella, C. (2025). Francisco Goya, And there’s nothing to be done from The Disasters of War – 
Smarthistory. 

https://smarthistory.org/goya-and-theres-nothing-to-be-done-from-the-disasters-of-war/  

Görsel Kaynakçası 

Francisco Goya, Cadıların Şabatı, 1797-98, 43x30 cm, Tuval Üzerine Yağlıboya, Lazaro Galdiano 
Müzesi,  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:Francisco_de_Goya_y_Lucientes_-_Witches%27_Sabbath_-
_WGA10007.jpg  

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 43, Aklın Uyuması Canavarlar Yaratır, 1799, Aside 
Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Los_Caprichos  

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 37 Öğrenci daha fazlasını biliyor olabilir mi? Aside 
Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

33

KAYNAKÇA 

Arslan, E. & Yayman, S. (2023). “Sanat Eserlerinde Doğaüstü Güçler: Goya’nın Üç Eserinin 
İkonografik İncelemesi”, Journal of Social, Humanities and Administrative Sciences, 
9(67):3241-3253. https://journalofsocial.com/files/josasjournal/3f68816f-3cbe-4e93-ad55-
ea03226cbd03.pdf  

Batur, M., & Başdoğan, A. (2022). Resim Sanatında Grotesk İmgelerin Kullanımı Üzerine Bir 
İnceleme. Uluslararası Disiplinlerarası ve Kültürlerarası Sanat, 7(14), 38-50. 
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/2630653  

Cumming, Robert (2008). Görsel Rehberler Sanat. çev. Işın Önol, İstanbul: İnkılâp Kitabevi.  

Goya (Francisco de Goya y Lucientes) (2025). Ridiculous Folly, from the “Disparates” (Follies / 
Irrationalities) The Metropolitan Museum of Art.  

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/384329  

Kızılırmak Çekinmez, B. (2024). “Sanat ve Propaganda Arasındaki İnce Çizgi: Francisco Goya” 
International Social Sciences Studies Journal, (e-ISSN:2587- 1587) Vol:10, Issue:9; pp:1596- 
1609.  

https://sssjournal.com/files/sssjournal/bc2d402e-88ef-47df-a90a-4a38d0b13b92.pdf  

Krausse, A., C. (2005). Rönesans’tan günümüze resim sanatının öyküsü. Literatür Yayıncılık.  

Little, Stephen (2007). İzmler Sanatı Anlamak. İstanbul: Yem Yayın.  

MacLean, R. (2006). Los Caprichos. 

https://www.gla.ac.uk/myglasgow/library/files/special/exhibns/month/aug2006.html  

MOMA. (2025). Aquatint  https://www.moma.org/collection/terms/aquatint  

Soyşekerci, Serhat. (2018). Goya’nın Rüyası, Aklın Uykusu Canavarlar Üretir. İdil Dergisi, 7, (51), 
s.1341-1348. https://www.idildergisi.com/makale/pdf/1536246270.pdf  

Turani, A (2019). Sanat Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Remzi Kitabevi.  

Yılmaz, A. (2024). Gravür Baskı Resimlerinin Çizgisel Özellikleri. Uluslararası Sanat Tasarım ve 
Eğitim Dergisi, 5(2), 83-95. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/3986253  

Zappella, C. (2025). Francisco Goya, And there’s nothing to be done from The Disasters of War – 
Smarthistory. 

https://smarthistory.org/goya-and-theres-nothing-to-be-done-from-the-disasters-of-war/  

Görsel Kaynakçası 

Francisco Goya, Cadıların Şabatı, 1797-98, 43x30 cm, Tuval Üzerine Yağlıboya, Lazaro Galdiano 
Müzesi,  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Dosya:Francisco_de_Goya_y_Lucientes_-_Witches%27_Sabbath_-
_WGA10007.jpg  

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 43, Aklın Uyuması Canavarlar Yaratır, 1799, Aside 
Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Los_Caprichos  

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 37 Öğrenci daha fazlasını biliyor olabilir mi? Aside 
Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

https://www.gla.ac.uk/myglasgow/library/files/special/exhibns/month/aug2006.html  

 

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 40: Neyden ölecek?, Aside Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

https://www.gla.ac.uk/myglasgow/library/files/special/exhibns/month/aug2006.html  

Francisco Goya, Los Caprichos, Capricho 42: Neyden ölecek?, Aside Yedirme Baskı ve Leke Baskı. 

https://www.gla.ac.uk/myglasgow/library/files/special/exhibns/month/aug2006.html  

 Francisco Goya, Grande hazaña! Con muertos! (Kahramanca Bir Başarı! Ölü Adamlarla!), Gravür 
Baskı, 1810. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Sava%C5%9F%C4%B1n_Felaketleri#/media/Dosya:Goya-
Guerra_(39).jpg  

Francisco Goya, Ve Yapılacak Bir Şey Yok (Y no hai remedio) , Savaşın Felaketleri, 1810, Gravür, 
Kuru Kazıma, Oyma Kalemi ve Parlatıcı, 14 x 16,7 cm ( Metropolitan Sanat Müzesi , New 
York) 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Sava%C5%9F%C4%B1n_Felaketleri#/media/Dosya:Goya-
Guerra_(15).jpg  

Francisco Goya, Bir Uçuş Şekli, Gravür, Akuatint ve Kuru kazıma, 1815–16, 24 cm × 35,8 cm, Prado 
Müzesi.  

https://en.wikipedia.org/wiki/A_way_of_flying#/media/File:Prado_-_Los_Disparates_(1864)_-
_No._13_-_Modo_de_volar.jpg  

Francisco Goya, Gülünç Bir Aptallık, Gravür, Akuatint ve Kuru kazıma, 1815–19, 33 cm × 47,5 cm.  

https://en.wikipedia.org/wiki/Los_disparates#/media/File:Prado_-_Los_Disparates_(1864)_-
_No._03_-_Disparate_rid%C3%ADculo.jpg  





BÖLÜM 3

ÇAĞDAŞ DIJITAL TÜRK SANATINDA 
BAUDRILLARD VE HEGEL 

ÜZERINDEN BIR OKUMA: OUCHHH 
STUDIO ÖRNEĞI

 

Emrah UYSAL1, Arzu USYAL2, Ertuğrul YÜCEL3 

1  Prof. Dr., Mersin Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Resim-İş Eğitimi Anabilim Dalı. OR-
CID:0000-0003-2565-9533
2  Prof. Dr. Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü Resim-İş Eğitimi Anabilim Dalı, arzu.guldali@gmail.com, 
ORCID: 0000-0003-2124-7902
3  Arş. Gör., Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi Resim Bölümü; Doktora Öğrencisi, Mersin Üniversitesi, 
Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Resim-İş Eğitimi Anabilim Dalı. ORCID: 0009-0008-5409-2867



36

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL
Giriş 
Yirmi birinci yüzyılın sanat pratiği, dijital teknolojilerin, yapay zekanın (YZ) ve büyük 

verinin (Big Data) yükselişiyle birlikte radikal bir ontolojik dönüşüm geçirmektedir. Sanat eseri 
artık tekil bir yaratıcının elinden çıkan, sabit ve maddi bir nesne olmaktan çıkmış; akışkan, 
algoritmik ve veri tabanlı bir ‘deneyim’ haline gelmiştir. Görünürlük rejiminin kökten değiştiği 
bu çağda, sanatın işlevi artık doğayı taklit etmek (mimesis) değil, veriyi işleyerek 
duyusallaştırmaktır. Bu dönüşümün merkezinde, sanatı bilim ve teknoloji ile birleştirerek 
kamusal alanı dönüştüren, veriyi bir hammadde olarak işleyen yeni medya stüdyoları yer 
almaktadır. İstanbul merkezli olup küresel bir etki alanına sahip olan Ouchhh Studio, bu yeni 
estetik paradigmanın en belirgin ve üretken aktörlerinden biri olarak öne çıkmaktadır. 
Kendilerini “yeni medya sanatında çok disiplinli bir yaratıcı merkez” olarak tanımlayan stüdyo, 
“veriyi boya, algoritmayı fırça” olarak kullandıkları iddiasıyla (TEDx Talks, 2025; Ouchhh 
Studio, t.y.), sanat tarihinin geleneksel araçlarını dijital çağın araçlarıyla ikame etmekte ve 
izleyiciyi dijital bir rüya aleminin içine çekmektedir. 

Bu araştırma, Ouchhh Studio’nun üretimlerini, vizyonunu ve teknik metodolojisini 
derinlemesine incelemeyi amaçlamaktadır. Ancak bu inceleme, salt bir proje kataloğu sunmanın 
veya teknolojik yenilikleri betimlemenin ötesine geçerek, stüdyonun çalışmalarını iki temel 
felsefi aks üzerinden okumayı amaçlamaktadır. Georg Wilhelm Friedrich Hegel’in Geist (Tin) 
fenomenolojisi ve Jean Baudrillard’ın simülasyon ve simülakr teorisi. Bu iki teorik çerçeve, 
Ouchhh’un sanatını anlamlandırmada kaçınılmaz bir diyalektik gerilim sunar. Bir yanda, 
Hegelci bir idealizmle, Ouchhh’un çalışmaları insanlık tarihinin, bilimsel bilginin ve kozmik 
verilerin dijital bir Mutlak Tin (Absolute Spirit) içinde sentezlenmesi, aklın kendini duyusal 
formda dışsallaştırması olarak okunabilir. Diğer yanda, Baudrillard’cı şüpheci bir perspektifle, 
bu çalışmalar gerçeğin (arkeolojik sit alanlarının, uzayın derinliklerinin, nörolojik süreçlerin) 
yerini alan, onları estetize ederek tüketime sunan ve göstergelerini yok eden kusursuz hiper-
gerçek (hyperreal) simülasyonlar olarak eleştirilebilir. Bu araştırma, söz konusu gerilimin izini 
sürerek, dijital sanatın hakikat ile kurduğu çelişkili ilişkiyi haritalandırmayı hedeflemektedir. 

Bu araştırma, Çağdaş Türk yeni medya sanatçısı topluluğu olan Ouchhh Studio’nun dijital 
eserlerinin ve üretim tekniklerinin, Jean Baudrillard’ın simülasyon kuramı ve Hegel’in Tin 
kavramı çerçevesinde felsefi ve estetik bir çözümlemesini hedeflediğinden, çalışmanın 
doğasına en uygun metodolojik çerçeve nitel araştırmalar temelinde ele alınmıştır. Yüksek 
düzeyli soyut kuramlar ile somut sanatsal çıktılar arasındaki ilişkinin derinlemesine 
incelenmesi gerekliliği nedeniyle, sosyal ve beşeri bilimler araştırmalarında derinliğe 
odaklanan bir yaklaşım benimsenmiştir. 

Araştırma kapsamında, güncel bir olgunun kendi gerçek yaşam çerçevesi içinde, sınırları 
belirlenmiş bir sistem olarak derinlemesine araştırılmasını gerektiren Durum Çalışması (Case 
Study) deseni esas alınmıştır (Yin, 2009, aktaran Creswell, 2013). Durum çalışması, 
araştırmacının gerçek yaşam, güncel sınırlı bir sistem (bir durum) hakkında çoklu bilgi 
kaynakları aracılığıyla detaylı ve derinlemesine bilgi topladığı nitel bir yaklaşımdır (Creswell, 
2013). Bu bağlamda, Ouchhh Studio’nun sanatsal üretimi ve felsefesi, sınırları belirli (kuramsal 
çerçeve ve seçili eserlerle sınırlı) bir sistem olarak ele alınmıştır. Nitel araştırmanın temel 
amacı, bilgilerin genellenmesi değil, özellikle spesifik açıklamanın yapılmasıdır (Pinnegar & 
Daynes, 2007, aktaran Creswell, 2013). Bu durum çalışması yaklaşımı, soyut kuramlar ışığında 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

37

Giriş 
Yirmi birinci yüzyılın sanat pratiği, dijital teknolojilerin, yapay zekanın (YZ) ve büyük 

verinin (Big Data) yükselişiyle birlikte radikal bir ontolojik dönüşüm geçirmektedir. Sanat eseri 
artık tekil bir yaratıcının elinden çıkan, sabit ve maddi bir nesne olmaktan çıkmış; akışkan, 
algoritmik ve veri tabanlı bir ‘deneyim’ haline gelmiştir. Görünürlük rejiminin kökten değiştiği 
bu çağda, sanatın işlevi artık doğayı taklit etmek (mimesis) değil, veriyi işleyerek 
duyusallaştırmaktır. Bu dönüşümün merkezinde, sanatı bilim ve teknoloji ile birleştirerek 
kamusal alanı dönüştüren, veriyi bir hammadde olarak işleyen yeni medya stüdyoları yer 
almaktadır. İstanbul merkezli olup küresel bir etki alanına sahip olan Ouchhh Studio, bu yeni 
estetik paradigmanın en belirgin ve üretken aktörlerinden biri olarak öne çıkmaktadır. 
Kendilerini “yeni medya sanatında çok disiplinli bir yaratıcı merkez” olarak tanımlayan stüdyo, 
“veriyi boya, algoritmayı fırça” olarak kullandıkları iddiasıyla (TEDx Talks, 2025; Ouchhh 
Studio, t.y.), sanat tarihinin geleneksel araçlarını dijital çağın araçlarıyla ikame etmekte ve 
izleyiciyi dijital bir rüya aleminin içine çekmektedir. 

Bu araştırma, Ouchhh Studio’nun üretimlerini, vizyonunu ve teknik metodolojisini 
derinlemesine incelemeyi amaçlamaktadır. Ancak bu inceleme, salt bir proje kataloğu sunmanın 
veya teknolojik yenilikleri betimlemenin ötesine geçerek, stüdyonun çalışmalarını iki temel 
felsefi aks üzerinden okumayı amaçlamaktadır. Georg Wilhelm Friedrich Hegel’in Geist (Tin) 
fenomenolojisi ve Jean Baudrillard’ın simülasyon ve simülakr teorisi. Bu iki teorik çerçeve, 
Ouchhh’un sanatını anlamlandırmada kaçınılmaz bir diyalektik gerilim sunar. Bir yanda, 
Hegelci bir idealizmle, Ouchhh’un çalışmaları insanlık tarihinin, bilimsel bilginin ve kozmik 
verilerin dijital bir Mutlak Tin (Absolute Spirit) içinde sentezlenmesi, aklın kendini duyusal 
formda dışsallaştırması olarak okunabilir. Diğer yanda, Baudrillard’cı şüpheci bir perspektifle, 
bu çalışmalar gerçeğin (arkeolojik sit alanlarının, uzayın derinliklerinin, nörolojik süreçlerin) 
yerini alan, onları estetize ederek tüketime sunan ve göstergelerini yok eden kusursuz hiper-
gerçek (hyperreal) simülasyonlar olarak eleştirilebilir. Bu araştırma, söz konusu gerilimin izini 
sürerek, dijital sanatın hakikat ile kurduğu çelişkili ilişkiyi haritalandırmayı hedeflemektedir. 

Bu araştırma, Çağdaş Türk yeni medya sanatçısı topluluğu olan Ouchhh Studio’nun dijital 
eserlerinin ve üretim tekniklerinin, Jean Baudrillard’ın simülasyon kuramı ve Hegel’in Tin 
kavramı çerçevesinde felsefi ve estetik bir çözümlemesini hedeflediğinden, çalışmanın 
doğasına en uygun metodolojik çerçeve nitel araştırmalar temelinde ele alınmıştır. Yüksek 
düzeyli soyut kuramlar ile somut sanatsal çıktılar arasındaki ilişkinin derinlemesine 
incelenmesi gerekliliği nedeniyle, sosyal ve beşeri bilimler araştırmalarında derinliğe 
odaklanan bir yaklaşım benimsenmiştir. 

Araştırma kapsamında, güncel bir olgunun kendi gerçek yaşam çerçevesi içinde, sınırları 
belirlenmiş bir sistem olarak derinlemesine araştırılmasını gerektiren Durum Çalışması (Case 
Study) deseni esas alınmıştır (Yin, 2009, aktaran Creswell, 2013). Durum çalışması, 
araştırmacının gerçek yaşam, güncel sınırlı bir sistem (bir durum) hakkında çoklu bilgi 
kaynakları aracılığıyla detaylı ve derinlemesine bilgi topladığı nitel bir yaklaşımdır (Creswell, 
2013). Bu bağlamda, Ouchhh Studio’nun sanatsal üretimi ve felsefesi, sınırları belirli (kuramsal 
çerçeve ve seçili eserlerle sınırlı) bir sistem olarak ele alınmıştır. Nitel araştırmanın temel 
amacı, bilgilerin genellenmesi değil, özellikle spesifik açıklamanın yapılmasıdır (Pinnegar & 
Daynes, 2007, aktaran Creswell, 2013). Bu durum çalışması yaklaşımı, soyut kuramlar ışığında 

spesifik bir sanatsal topluluğun karmaşık yapısını ve eserlerini izah etme amacına doğrudan 
hizmet etmektedir. 

Çalışma materyallerinin belirlenmesinde, araştırma problemine ve teorik çerçeveye en 
zengin ve anlamlı bilgiyi sağlayacak materyallerin seçimi amacıyla Amaçlı Örnekleme 
yöntemine başvurulmuştur. Amaçlı örneklemede, araştırmacı çalışma probleminin ve merkezi 
fenomenin anlaşılmasına yönelik istekli olarak bilgiler verebilecek materyalleri seçer 
(Creswell, 2013). Bu araştırmanın gerektirdiği derin felsefi okumayı desteklemek üzere, 
Baudrillard’ın simülakr kavramının ve Hegel’in Tin kavramının en belirgin şekilde 
gözlemlenebileceği sanatsal çıktılar, Kriter Örnekleme yöntemiyle seçilmiştir (Creswell, 2017). 
Seçilen eserler, farklı üretim tekniklerini ve farklı tematik odakları temsil etmeleri suretiyle, 
bulguların farklı bakış açılarını veya farklılıkları yansıtma olasılığını artırmayı hedefleyen 
Maksimum Çeşitlilik Örneklemesi ilkesini de destekleyecek şekilde belirlenmiştir. 

Veri toplama araçları olarak Durum Çalışması deseninin karakteristiği gereği Çoklu Veri 
Kaynakları kullanılmıştır (Creswell, 2017; Creswell, 2013). Bunlar öncelikli olarak Görsel-
İşitsel Materyaller (Ouchhh Studio’nun dijital enstalasyonlarının, veri heykellerinin ve 
performans kayıtlarının incelenmesi) ve Doküman İncelemesidir. Görsel materyallerin analizi, 
araştırmacının sezgisel ve bütünsel düşüncelerine güvenmesini gerektiren, nitel araştırmanın 
temel araçlarından biridir (Saldaña, 2019; Creswell, 2017). Doküman incelemesi kapsamında 
ise Ouchhh Studio’nun manifestoları, sanatçı beyanları, teknik raporları ve eserler hakkında 
yayınlanmış eleştirel incelemeler gibi erişime açık dokümanlar toplanacaktır (Creswell, 2017; 
Creswell, 2013). Belgeler, yazarlarının ilgilerini ve bakış açılarını yansıttıkları için eleştirel 
olarak incelenmeli, kasıtlı ya da kasıtsız olarak değerleri ve ideolojileri yansıttığı bilinciyle 
analiz edilmelidir. Özellikle resmi ve kurumsal dokümanlar, güç, meşruiyet ve gerçekliğin 
sergilendiği alanlar olarak dikkatle değerlendirilmelidir (Saldaña, 2019). 

Bu araştırmanın felsefi derinlik hedefi, veri analizinin sadece yüzeysel betimlemeyle 
kalmayıp, görüneni aşmayı sağlayan daha verimli ve anlamlı bir okumayı zorunlu kılmaktadır. 
İçerik analizi bu bağlamda, ikinci dereceden bir okuma sağlayarak, olguların anlamının sezgisel 
yoldan kavranması tehlikesini bertaraf etmeyi ve ilk bakışta kavranan şeyleri teknik betimleme 
ve anlama mekanizmalarıyla denetlemeyi hedefler (Bilgin, 2006). Analizin son aşaması, elde 
edilen betimleme ve temaların kuramsal bir bakış açısıyla yorumlanmasıdır. Bu yorumlama, 
araştırmacının kendi kişisel deneyimleri, daha geniş literatür ve teoriden derlenen bilgiler 
ışığında bulguların tartışılmasını ve sonuçların daha geniş anlamının geliştirilmesini içerir 
(Creswell, 2017; Creswell, 2013). Çıkarsama, sanat eserlerinin yüzeyinden derinine gitmeyi ve 
“semantik ve- ya dilbilimsel yapılar ile psikolojik veya sosyolojik yapılar, davranışlar, 
ideolojiler ve tutumlar arasında bir tekabüliyet kurmayı” ifade etmektedir (Levy, 1964, aktaran 
Bilgin, 2006, s. 16). 

Hegel ve Geist 
Hegelci felsefenin ontolojik zeminini ve tarihsel ilerleyişini kuran Geist (Tin), durağan 

bir töz veya soyut bir ruh değil; kendini doğada ve maddede dışsallaştırarak bu karşıtlık 
üzerinden tekrar kendine dönen, böylelikle kendi bilincine varan mutlak ve diyalektik bir 
süreçtir (Hegel, 2018). Bu bağlamda Hegelci estetik kuramı, salt bir beğeni yargısı veya doğa 
güzelliğinin taklidi olmanın çok ötesinde, Tin’in kendini duyusal ve somut bir formda (taşta, 
renkte, seste) cisimleştirerek görünüşe çıkması olarak tanımlanır. Hegel’e göre “…sanat 
güzelliği tinden doğmuş ve yeniden doğmuş güzelliktir” ve doğa güzelliğinden üstündür 



38

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL

(Hegel, 2018, s. 12). Bu cisimleşme, Tin’in kendine yabancılaştırılmış olanı düşüncelere 
dönüştürerek kendine geri dönme diyalektiğidir. Tin hem kendisini hem de karşıtını kavrar. 
Sanat eseri, “dolayımsız duyusallık ile ideal düşüncenin ortasında” duran, Tin’in maddeyi kendi 
özgürlüğüyle biçimlendirerek kendini seyrettiği bir hakikat anıdır (Hegel, 2018, s. 19). Ancak 
Tin, özü gereği sonsuz ve kavramsal olduğu için, en nihayetinde duyusal formun (sanatın) 
sınırlarına sığamaz hale gelir. Bu noktada sanat, Tin’in en yüksek ihtiyaçlarını karşılama 
noktasında “bizim için geçmiş bir şey” haline gelerek yerini içsel temsile ve saf düşünceye 
bırakır (Hegel, 2018, s. 14). Dolayısıyla Hegelci estetik, İdea’nın duyusal formda parlaması 
(Güzellik) ile Tin’in bu formu aşarak saf düşünceye evrilmesi arasındaki gerilimli tarihsel 
sürecin felsefesidir. Ouchhh’un veri heykelleri, kolektif sismik titreşimlerin veya nöral 
aktivitelerin dijital bir formda dışsallaşması olarak ele alındığında, bu pratik, Tin’in kendini 
duyusal bir sergileme içinde yeniden üretme arzusunun güncel bir tezahürü olarak 
yorumlanabilir. Zira sanat, Hegel için, Tin’in tikel ve genel arasındaki soyut ilişkide ifadesini 
bulur (Hegel, 2018, s. 100). 

Ancak bu Hegelci hareketin diyalektiği Deleuze tarafından şiddetli bir eleştiriye tabi 
tutulmuştur. Deleuze, Hegel’in diyalektiğinde fiziksel ve ruhsal hareket yerine, kavramın soyut 
hareketini önerdiğini; tekil ile tümelin İdea dahilindeki hakiki ilişkisi yerine, tikel ile genel 
olarak kavramın soyut ilişkisini koyduğunu ileri sürer. Bu, temsiliyetin yansımış halinde, basit 
bir genellik içinde kalmaktır. İdeaları dramatize etmek yerine kavramları temsil eden sahte bir 
tiyatro yaratır (Deleuze, 2017). Bu eleştiri, dijital sanat bağlamında hayati bir köprü 
kurmaktadır. Ouchhh’un yapay zeka algoritmalarıyla işlediği veriler, kolektif Tin’in edimsel bir 
dışsallaşması olmak yerine, Deleuze’ün işaret ettiği gibi bir komut modeli (matris) tarafından 
belirlenmiş farkı özdeşliğe tabi kılan bir mantığın ürünü olabilir. Bu süreç Hegelci anlamda 
sonsuz temsil çabasının doruk noktası sayılabilir. Zira Leibniz ve Hegel’in de temsilin 
sınırlarını aşırı küçüğe ve aşırı büyüğe taşıma çabası, yine de farkı özdeşliğe indirgeyen bir 
temele dayanmaktadır (Deleuze, 2017). Bu sebeple, araştırma süresince dijital sanattaki bu 
dışsallaşmanın, Hegel’in öngördüğü Mutlak Tin’in gerçekleşimi mi, yoksa Deleuze’ün 
bahsettiği gibi, Simülakr’a zemin hazırlayan özdeşliğin hizmetindeki mantık canavarı mı 
olduğu sorusu derinlemesine irdelenecektir. 

Baudrillard ve Simülasyon 
Hegelci Tin’in edimselleşme arayışının modern teknolojilerle kesiştiği noktada 

Baudrillard, tüm gönderen sistemlerinin çöküşünü ve Simülasyon çağına geçişi ilan eder. 
Baudrillard’a göre günümüzdeki soyutlama biçimleri artık haritacılık, suret çıkarma ya da 
kavramla ilişkili değildir. Simülasyon, “bir köken ya da bir gerçeklikten yoksun gerçeğin 
modeller aracılığıyla türetilmesi” anlamına gelen hipergerçekliğin kendisidir. Bu evrede, 
“…harita öncesinde ya da sonrasında bir toprak parçası yoktur” (Baudrillard, 2011, s. 14). 
Ouchhh’un Göbeklitepe’den alınan sismik verileri estetik bir forma dönüştürmesi, tam da bu 
hipergerçek ortamda, verinin orijinal referansıyla olan bağını kopararak kendi kendinin 
Simülakrı haline gelmesini simgelemektedir. 

Simülakrların üretimi, “minyatürleştirilmiş hücreler, matrisler, bellekler ve komut 
modelleri tarafından gerçekleştirilen, sonsuz sayıda yeniden üretimin mümkün olduğu” bir 
düzende vuku bulur (Baudrillard, 2011, s. 15). Bu, artık rasyonel bir gerçeğe ihtiyaç 
duyulmayan, düşsellikten yoksun bir işlemsel gerçekliktir. Sanat eseri olarak kurgulanan veri 
heykelleri, Deleuze’ün Platonculuk eleştirisinde belirttiği gibi, artık benzerlikten sıyrılmış, 
farktan beslenen ‘şeytani imge’ statüsüne ulaşır (Deleuze, 2017). Baudrillard, Simülasyonun 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

39

(Hegel, 2018, s. 12). Bu cisimleşme, Tin’in kendine yabancılaştırılmış olanı düşüncelere 
dönüştürerek kendine geri dönme diyalektiğidir. Tin hem kendisini hem de karşıtını kavrar. 
Sanat eseri, “dolayımsız duyusallık ile ideal düşüncenin ortasında” duran, Tin’in maddeyi kendi 
özgürlüğüyle biçimlendirerek kendini seyrettiği bir hakikat anıdır (Hegel, 2018, s. 19). Ancak 
Tin, özü gereği sonsuz ve kavramsal olduğu için, en nihayetinde duyusal formun (sanatın) 
sınırlarına sığamaz hale gelir. Bu noktada sanat, Tin’in en yüksek ihtiyaçlarını karşılama 
noktasında “bizim için geçmiş bir şey” haline gelerek yerini içsel temsile ve saf düşünceye 
bırakır (Hegel, 2018, s. 14). Dolayısıyla Hegelci estetik, İdea’nın duyusal formda parlaması 
(Güzellik) ile Tin’in bu formu aşarak saf düşünceye evrilmesi arasındaki gerilimli tarihsel 
sürecin felsefesidir. Ouchhh’un veri heykelleri, kolektif sismik titreşimlerin veya nöral 
aktivitelerin dijital bir formda dışsallaşması olarak ele alındığında, bu pratik, Tin’in kendini 
duyusal bir sergileme içinde yeniden üretme arzusunun güncel bir tezahürü olarak 
yorumlanabilir. Zira sanat, Hegel için, Tin’in tikel ve genel arasındaki soyut ilişkide ifadesini 
bulur (Hegel, 2018, s. 100). 

Ancak bu Hegelci hareketin diyalektiği Deleuze tarafından şiddetli bir eleştiriye tabi 
tutulmuştur. Deleuze, Hegel’in diyalektiğinde fiziksel ve ruhsal hareket yerine, kavramın soyut 
hareketini önerdiğini; tekil ile tümelin İdea dahilindeki hakiki ilişkisi yerine, tikel ile genel 
olarak kavramın soyut ilişkisini koyduğunu ileri sürer. Bu, temsiliyetin yansımış halinde, basit 
bir genellik içinde kalmaktır. İdeaları dramatize etmek yerine kavramları temsil eden sahte bir 
tiyatro yaratır (Deleuze, 2017). Bu eleştiri, dijital sanat bağlamında hayati bir köprü 
kurmaktadır. Ouchhh’un yapay zeka algoritmalarıyla işlediği veriler, kolektif Tin’in edimsel bir 
dışsallaşması olmak yerine, Deleuze’ün işaret ettiği gibi bir komut modeli (matris) tarafından 
belirlenmiş farkı özdeşliğe tabi kılan bir mantığın ürünü olabilir. Bu süreç Hegelci anlamda 
sonsuz temsil çabasının doruk noktası sayılabilir. Zira Leibniz ve Hegel’in de temsilin 
sınırlarını aşırı küçüğe ve aşırı büyüğe taşıma çabası, yine de farkı özdeşliğe indirgeyen bir 
temele dayanmaktadır (Deleuze, 2017). Bu sebeple, araştırma süresince dijital sanattaki bu 
dışsallaşmanın, Hegel’in öngördüğü Mutlak Tin’in gerçekleşimi mi, yoksa Deleuze’ün 
bahsettiği gibi, Simülakr’a zemin hazırlayan özdeşliğin hizmetindeki mantık canavarı mı 
olduğu sorusu derinlemesine irdelenecektir. 

Baudrillard ve Simülasyon 
Hegelci Tin’in edimselleşme arayışının modern teknolojilerle kesiştiği noktada 

Baudrillard, tüm gönderen sistemlerinin çöküşünü ve Simülasyon çağına geçişi ilan eder. 
Baudrillard’a göre günümüzdeki soyutlama biçimleri artık haritacılık, suret çıkarma ya da 
kavramla ilişkili değildir. Simülasyon, “bir köken ya da bir gerçeklikten yoksun gerçeğin 
modeller aracılığıyla türetilmesi” anlamına gelen hipergerçekliğin kendisidir. Bu evrede, 
“…harita öncesinde ya da sonrasında bir toprak parçası yoktur” (Baudrillard, 2011, s. 14). 
Ouchhh’un Göbeklitepe’den alınan sismik verileri estetik bir forma dönüştürmesi, tam da bu 
hipergerçek ortamda, verinin orijinal referansıyla olan bağını kopararak kendi kendinin 
Simülakrı haline gelmesini simgelemektedir. 

Simülakrların üretimi, “minyatürleştirilmiş hücreler, matrisler, bellekler ve komut 
modelleri tarafından gerçekleştirilen, sonsuz sayıda yeniden üretimin mümkün olduğu” bir 
düzende vuku bulur (Baudrillard, 2011, s. 15). Bu, artık rasyonel bir gerçeğe ihtiyaç 
duyulmayan, düşsellikten yoksun bir işlemsel gerçekliktir. Sanat eseri olarak kurgulanan veri 
heykelleri, Deleuze’ün Platonculuk eleştirisinde belirttiği gibi, artık benzerlikten sıyrılmış, 
farktan beslenen ‘şeytani imge’ statüsüne ulaşır (Deleuze, 2017). Baudrillard, Simülasyonun 

kritik işlevinin gerçekle sahte arasındaki ayrımı ortadan kaldırmak olduğunu vurgulamaktadır. 
Simülasyonun ürettiği hipergerçek, gerçeğin tüm göstergelerine sahip olmakla birlikte, tüm 
anlam ve çekiciliğini yitirmiş, akıl almaz bir “…yeniden canlandırma süreci…” içinde var olur 
(Baudrillard, 2011, s. 45). Bu sanat pratiği, kökensel veriyi sentetik bir program aracılığıyla 
işlemsel ve estetik bir forma indirgeyerek, Baudrillard’ın bahsettiği gibi, teknik kusursuzluğun 
toplumsal kusursuzluğa modellik yaptığı, her şeyin normlara boyun eğdiği bir denetleme 
modeliyle paralellik kurmaktadır (Baudrillard, 2011). Bu nedenle Ouchhh’un eserleri, gerçeğin 
izini sürmek yerine, gerçeğin tüm göstergelerine sahip olan ancak kökeni olmayan sentetik bir 
göstergenin (Simülakrın) kusursuzluğunu sergileyerek, izleyiciyi ‘göndergesiz göstergeler’ 
evrenine davet etmektedir. 

Ouchhh Studio Pratiklerinin Simülasyon ve Dijital Tin Bağlamında Çözümlemesi 
Ouchhh Studio (Ferdi ve Eylül Alıcı), dijital sanatın ontolojisini yeniden tanımlayan 

pratiklerini, “veriyi boya, algoritmayı fırça olarak kullanma” beyanıyla kuramsallaştırır 
(Ouchhh Studio, t.y.; TEDx Talks, 2025). Geleneksel sanatçı atölyesi modelini geride bırakan 
stüdyo, mühendisler, akademisyenler, yaratıcı kodlayıcılar ve veri bilimcilerinden oluşan, 
tamamı Türk olan multidisipliner yapısıyla, matematik ve sanatı evrensel bir dil olarak 
konumlandıran sanatsal üretimlerini on beş yıldır sürdürmektedir. (Ouchhh Studio, t.y.; Keçeci, 
2025). Bu yapısal tercih, Hegelci kolektif tin kavramını destekler niteliktedir; zira ortaya çıkan 
sanat eseri tek bir dehanın öznel yaratımı değil, teknik ve estetik bilginin kolektif bir sentezinin 
ürünüdür. Stüdyonun İstanbul merkezli olup Los Angeles, Viyana, Barselona ve Paris gibi 
şehirlere yayılan ağı, sanatın yerel bağlamdan sıyrılarak evrensel bir teknolojik dil (kod ve veri) 
üzerinden kendini kurduğunu gösterir (Ouchhh Studio, t.y.). Ferdi Alıcı’nın, Van Gogh’un 
boyayı kullanarak gerçekliği yansıtması gibi, Ouchhh’un da veriyi kullanarak çok boyutlu 
evrenlerin gizli kodlarını resmettiği yönündeki analojisi, sanatın materyalitesinde yaşanan 
ontolojik kaymayı belgelemektedir (MassivArt, 2020; TEDx Talks, 2025). Amaç, insan 
gözünün algılayamadığı mikro (hücresel) veya makro (kozmik) fenomenleri estetik bir 
deneyime dönüştürerek görünmeyeni görünür kılmaktır. 

 

Görsel 1: Ouchhh Studio, “DATAGATE”, World’s First NASA AI Astronomical Research 
Data Sculpture Permanent Public Art, 2018 



40

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL

Stüdyonun üretim sürecindeki teknik tercihler, felsefi bir duruşa işaret etmektedir. 
Özellikle Data Gate projesinde yaşanan teknik yol ayrımı, Baudrillard’cı simülasyon teorisi 
açısından kritiktir. Stüdyo başlangıçta, gezegenlerin ışık eğrilerini analiz etmek için sıralı 
verilere uygun olan Tekrarlayan Sinir Ağları (RNN) kullanmayı planlamış, ancak RNN’in 
ürettiği desenlerin kendini tekrar eden ve estetik açıdan kısır olduğunu gözlemlemiştir. Bunun 
üzerine, veriyi mantıksal bir sıra yerine görsel bir doku olarak işleyen ve ‘halüsinatif’ görüntüler 
üreten Üretken Çekişmeli Ağlar’a (GAN) yönelinmiştir (Ouchhh Studio, 2018a). Bu teknik 
tercih, bilimsel doğruluk yerine estetik etkinin seçilmesi anlamına gelir. RNN mantıksal 
tutarlılık ve sadakat ararken, GAN görsel yenilik ve şaşırtıcılık sunar. Bu durum, Baudrillard’ın 
(2011) simülasyon eleştirisini doğrular niteliktedir: Amaç verinin bilimsel temsili değil, verinin 
görsel bir şölene, bir hipergerçekliğe dönüştürülmesidir. Gerçeklik ilkesi, haz ilkesine feda 
edilmiştir. Bu teknik başkalaşım, Hegelci estetik açısından yorumlandığında, Tin’in salt 
bilimsel olanın darlığından sıyrılarak kendini duyusal bir formda ‘İdeal’ olarak gerçekleştirme 
çabasıyla örtüşmektedir. Hegel'e göre sanat, Tin’in en yüksek ilgilerini duyusal somut bir biçim 
içinde zihinlerimize getirmelidir (Hegel, 2018). Stüdyonun RNN’in mekanik tekrarından 
vazgeçip GAN’ın öngörülemez üretkenliğine yönelmesi, Tin’in maddeyi (burada ham veriyi) 
kendi özgürlüğüyle yoğurarak hayal gücüne, “gerçek doğanın ona sağladığı malzemeden adeta 
ikinci bir doğa yaratma…” yetisine, tekabül etmektedir (Kant, 2006, s. 185). Böylece eser, 
dışsal bir doğa olayı olan gezegen verisinin taklidi olmaktan çıkarak, Tin’in kendi içselliğini 
yansıttığı ve özgür oyununu sergilediği bir görünüş (Schein) kazanır; zira Hegel için bizzat 
görünüş, öz için özseldir (Hegel, 2018). 

  

Görsel 2: Ouchhh Studio, “DATAMONOLITH_AI”, Architectural Data Sculpture 
Installation, 2020 

Görsel 3: Ouchhh Studio, “AI DATAPORTAL_ARCH OF LIGHT”, World’s First 360 AI 
Metaverse Arch Data Sculpture, 2022 

Bu hipergerçeklik inşasının en çarpıcı örneklerinden biri Datamonolith projesidir. 
Göbeklitepe’den alınan arkeolojik verilerin ve görüntülerin GAN algoritmalarıyla işlendiği eser 
(Ouchhh Studio, 2020), Hegel’in tarih felsefesinin görsel bir kanıtı gibidir. İnsanlık tarihinin 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

41

Stüdyonun üretim sürecindeki teknik tercihler, felsefi bir duruşa işaret etmektedir. 
Özellikle Data Gate projesinde yaşanan teknik yol ayrımı, Baudrillard’cı simülasyon teorisi 
açısından kritiktir. Stüdyo başlangıçta, gezegenlerin ışık eğrilerini analiz etmek için sıralı 
verilere uygun olan Tekrarlayan Sinir Ağları (RNN) kullanmayı planlamış, ancak RNN’in 
ürettiği desenlerin kendini tekrar eden ve estetik açıdan kısır olduğunu gözlemlemiştir. Bunun 
üzerine, veriyi mantıksal bir sıra yerine görsel bir doku olarak işleyen ve ‘halüsinatif’ görüntüler 
üreten Üretken Çekişmeli Ağlar’a (GAN) yönelinmiştir (Ouchhh Studio, 2018a). Bu teknik 
tercih, bilimsel doğruluk yerine estetik etkinin seçilmesi anlamına gelir. RNN mantıksal 
tutarlılık ve sadakat ararken, GAN görsel yenilik ve şaşırtıcılık sunar. Bu durum, Baudrillard’ın 
(2011) simülasyon eleştirisini doğrular niteliktedir: Amaç verinin bilimsel temsili değil, verinin 
görsel bir şölene, bir hipergerçekliğe dönüştürülmesidir. Gerçeklik ilkesi, haz ilkesine feda 
edilmiştir. Bu teknik başkalaşım, Hegelci estetik açısından yorumlandığında, Tin’in salt 
bilimsel olanın darlığından sıyrılarak kendini duyusal bir formda ‘İdeal’ olarak gerçekleştirme 
çabasıyla örtüşmektedir. Hegel'e göre sanat, Tin’in en yüksek ilgilerini duyusal somut bir biçim 
içinde zihinlerimize getirmelidir (Hegel, 2018). Stüdyonun RNN’in mekanik tekrarından 
vazgeçip GAN’ın öngörülemez üretkenliğine yönelmesi, Tin’in maddeyi (burada ham veriyi) 
kendi özgürlüğüyle yoğurarak hayal gücüne, “gerçek doğanın ona sağladığı malzemeden adeta 
ikinci bir doğa yaratma…” yetisine, tekabül etmektedir (Kant, 2006, s. 185). Böylece eser, 
dışsal bir doğa olayı olan gezegen verisinin taklidi olmaktan çıkarak, Tin’in kendi içselliğini 
yansıttığı ve özgür oyununu sergilediği bir görünüş (Schein) kazanır; zira Hegel için bizzat 
görünüş, öz için özseldir (Hegel, 2018). 

  

Görsel 2: Ouchhh Studio, “DATAMONOLITH_AI”, Architectural Data Sculpture 
Installation, 2020 

Görsel 3: Ouchhh Studio, “AI DATAPORTAL_ARCH OF LIGHT”, World’s First 360 AI 
Metaverse Arch Data Sculpture, 2022 

Bu hipergerçeklik inşasının en çarpıcı örneklerinden biri Datamonolith projesidir. 
Göbeklitepe’den alınan arkeolojik verilerin ve görüntülerin GAN algoritmalarıyla işlendiği eser 
(Ouchhh Studio, 2020), Hegel’in tarih felsefesinin görsel bir kanıtı gibidir. İnsanlık tarihinin 

bilinen en eski tapınağı ile aklın en son ürünü olan Yapay Zeka, tek bir dijital monolit üzerinde 
sentezlenir (Aufhebung). Geçmiş, yok olup gitmemiş, dijital Tin içinde muhafaza edilmiştir. 
Ancak Baudrillard’cı bir okumayla Datamonolith, gerçek Göbeklitepe’nin aurasını yok eden 
bir simülasyondur. Gerçek taşlar sessiz ve yerindeyken, Ouchhh’un monoliti parlak, akışkan ve 
taşınabilirdir. Tarihsel bağlamından koparılan arkeolojik veri, saf bir görsel dokuya 
indirgenerek disneylandlaştırılır. İzleyici, 12.000 yıl önceki ritüellerle değil, bu ritüellerin 
veriye dönüştürülmüş halüsinasyonuyla karşılaşır. Benzer bir durum, Milano’daki Arch of Light 
projesinde de gözlemlenebilir. 700 yıllık İtalyan kültürel mirası, tarihi anıtın üzerine giydirilen 
bir veri derisine dönüşür (Ouchhh Studio, 2022). Mekan sibernetikleşir ve anıt, kendi tarihini 
anlatan bir özne olmaktan çıkıp, dijital içeriğin yansıtıldığı pasif bir ekrana dönüşür. Bu 
dönüşüm, Ouchhh Studio’nun üretim pratiğinde bilimsel ve tarihsel verinin yalnızca bir bilgi 
kaynağı olarak değil, estetik bir malzeme olarak yeniden kurgulandığını göstermektedir. Veri, 
bu noktada temsil ettiği tarihsel gerçekliğin ötesine geçerek duyusal bir deneyime indirgenir ve 
izleyiciyle kurduğu ilişki, epistemolojik olmaktan ziyade fenomenolojik bir nitelik kazanır. 
Dolayısıyla stüdyonun çalışmaları, bilimsel verinin sanatsal bir arayüz aracılığıyla nasıl 
estetikleştirildiği ve anlamının nasıl dönüştürüldüğü sorusunu merkezine almaktadır. 

Stüdyonun bilimsel veriyi estetikleştirmesi, Kantçı Yüce kavramının güncel ve dijital bir 
versiyonu olan Teknolojik Yüce’yi doğurur. Kant’a göre Güzel ve Yüce arasındaki temel 
ontolojik fark, nesnenin sınırlarıyla ilgilidir. Doğanın güzelliği, nesnenin biçimini (Form) 
ilgilendirir ve bu biçim, sınırlardan oluşmaktadır (Kant, 2006). Ouchhh’un eserleri genellikle 
belirli bir biçimden ziyade akışkan, sınırları belirsiz ve sürekli değişen veri yığınlarının (big 
data) tezahürüdür. Dolayısıyla, dijital veri heykelleri, izleyiciye bir ‘formun güzelliğini’ 
sunmaktan ziyade, verinin ‘niceliksel sınırsızlığını’ sunarak Yüce duygusunu tetikler. NASA 
Kepler Uzay Teleskobu verilerinin kullanıldığı Data Gate (Ouchhh Studio, 2018a) ve CERN, 
NASA işbirlikleriyle hayata geçirilen Human Cell Atlas (Ouchhh Studio, 2024a; Ikiz, 2024) 
projeleri bu bağlamda değerlendirilmelidir. Data Gate, insan zihninin kavrayamayacağı 
büyüklükteki kozmik verileri (ötegezegenler, ışık yılları) yapay zeka aracılığıyla evcilleştirerek 
izlenebilir bir forma sokar. Hegel’e göre bu, aklın doğayı kavramasının yeni bir yolu olarak 
görülebilir. Ancak Baudrillard’cı yönden okunduğunda eserde izlenen gezegenler gerçek değil, 
GAN algoritmaları tarafından Kepler verileri baz alınarak hayal edilmiş simülasyonlardır. 
Bilimsel veri, bilim kurguya dönüşmüştür. Benzer şekilde, insan hücrelerinin genetik verisinin 
uzaya gönderildiği Human Cell Atlas, Hegelci Evrensel İnsan fikrinin biyolojik ve dijital zirvesi 
olsa da, Baudrillard için insanın bir koda indirgenmesinin estetik kutlamasıdır. İnsan artık bir 
özne değil, uzay boşluğunda süzülen şiirsel bir kod dizisidir. 



42

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL

 

Görsel 4: Ouchhh Studio, “HUMAN CELL ATLAS”, First Ai Art Data Spatial Painting in 
Space, 2024 

Ouchhh Studio’nun üretim pratiğinde Tin’in kendini en doğrudan dışsallaştırdığı alan, 
nöro-estetik temelli çalışmalardır. Bu bağlamda Say Superstrings (Ouchhh Studio, 2019), canlı 
performans sırasında müzisyenlerin beyin dalgalarının (EEG) gerçek zamanlı olarak işlenmesi 
ve büyük ölçekli veri görselleştirmelerine dönüştürülmesi yoluyla, öznel bilinç durumlarını 
duyusal bir deneyim alanına taşımaktadır. Bireysel zihinsel süreçler, bu çalışmada fiziksel 
mekanda görünür kılınarak Hegelci Öznel Tin’in nesnel bir forma bürünmesini örnekler. Benzer 
şekilde Poetic AI (Ouchhh Studio, 2018b), bilimsel ve felsefi kanona ait yaklaşık 20 milyon 
satırlık teorik metnin yapay zekâ tarafından işlenmesiyle üretilen metinsel çıktılar üzerinden, 
bilginin makine aracılığıyla yeniden üretilmesini sağlamaktadır. Yapay zekânın “kendi kitabını 
yazması” olarak sunulan bu süreç (TEDx Talks, 2025), Tin’in artık insan öznesine ihtiyaç 
duymadan, algoritmik sistemler üzerinden kendini ürettiği bir evre olarak okunabilir. Bununla 
birlikte Baudrillard’cı bir perspektiften bakıldığında, bu üretim süreci anlamın derinleşmesine 
değil, bilginin istatistiksel örüntülere indirgenmesine işaret etmektedir. Yapay zeka Einstein’ın 
teorisini kavramaz, yalnızca olasılıkları hesaplar. Ortaya çıkan şey, bilginin kendisi değil, 
bilimin simülasyonudur. Singapur’un iklim verilerini temel alan Mother Earth projesi ise 
(Ouchhh Studio, 2024b), bilimsel verinin estetik bir ışık heykeline dönüştürülmesi yoluyla 
felaketin temsili ile asıl soruna dikkat çekilmesine odaklanmaktadır (DG Art Project, 2025). 
Küresel iklim krizine ilişkin ölçümler, etkileyici ve büyüleyici görsel yapılara çevrilirken, bu 
estetikleştirme izleyiciyi eyleme çağırmak yerine, felaketin dönüştürülmüş imgeleri karşısında 
hayran ve pasifize olmuş bir konuma da sürükleyebilir. 

Akademik literatürde Ouchhh Studio’nun üretimleri, Platform Estetiği (Platform 
Aesthetics) kavramı üzerinden de tartışılmaktadır (Grba, 2022). Bu eleştirel yaklaşıma göre, 
teknoloji devlerinin (Google, NASA, NVIDIA) gücünü ve estetiğini sorgulamadan yeniden 
üreten bu eserler, izleyiciyi yenilik vaadiyle cezbetse de kavramsal derinlikten yoksundur. 
Eserlerin rüya gibi (dream-like) estetiği, algoritmik sürecin rastlantısallığını yüceltirken, 
sanatsal karar alma sürecini teknik bir demoya indirger. Art Dubai Digital zirvesinde tartışılan 
“Teknolojik Yüce Sonrası” (Art Dubai, 2025) kavramı da bu ikilemi vurgulamaktadır. Ouchhh 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

43

 

Görsel 4: Ouchhh Studio, “HUMAN CELL ATLAS”, First Ai Art Data Spatial Painting in 
Space, 2024 

Ouchhh Studio’nun üretim pratiğinde Tin’in kendini en doğrudan dışsallaştırdığı alan, 
nöro-estetik temelli çalışmalardır. Bu bağlamda Say Superstrings (Ouchhh Studio, 2019), canlı 
performans sırasında müzisyenlerin beyin dalgalarının (EEG) gerçek zamanlı olarak işlenmesi 
ve büyük ölçekli veri görselleştirmelerine dönüştürülmesi yoluyla, öznel bilinç durumlarını 
duyusal bir deneyim alanına taşımaktadır. Bireysel zihinsel süreçler, bu çalışmada fiziksel 
mekanda görünür kılınarak Hegelci Öznel Tin’in nesnel bir forma bürünmesini örnekler. Benzer 
şekilde Poetic AI (Ouchhh Studio, 2018b), bilimsel ve felsefi kanona ait yaklaşık 20 milyon 
satırlık teorik metnin yapay zekâ tarafından işlenmesiyle üretilen metinsel çıktılar üzerinden, 
bilginin makine aracılığıyla yeniden üretilmesini sağlamaktadır. Yapay zekânın “kendi kitabını 
yazması” olarak sunulan bu süreç (TEDx Talks, 2025), Tin’in artık insan öznesine ihtiyaç 
duymadan, algoritmik sistemler üzerinden kendini ürettiği bir evre olarak okunabilir. Bununla 
birlikte Baudrillard’cı bir perspektiften bakıldığında, bu üretim süreci anlamın derinleşmesine 
değil, bilginin istatistiksel örüntülere indirgenmesine işaret etmektedir. Yapay zeka Einstein’ın 
teorisini kavramaz, yalnızca olasılıkları hesaplar. Ortaya çıkan şey, bilginin kendisi değil, 
bilimin simülasyonudur. Singapur’un iklim verilerini temel alan Mother Earth projesi ise 
(Ouchhh Studio, 2024b), bilimsel verinin estetik bir ışık heykeline dönüştürülmesi yoluyla 
felaketin temsili ile asıl soruna dikkat çekilmesine odaklanmaktadır (DG Art Project, 2025). 
Küresel iklim krizine ilişkin ölçümler, etkileyici ve büyüleyici görsel yapılara çevrilirken, bu 
estetikleştirme izleyiciyi eyleme çağırmak yerine, felaketin dönüştürülmüş imgeleri karşısında 
hayran ve pasifize olmuş bir konuma da sürükleyebilir. 

Akademik literatürde Ouchhh Studio’nun üretimleri, Platform Estetiği (Platform 
Aesthetics) kavramı üzerinden de tartışılmaktadır (Grba, 2022). Bu eleştirel yaklaşıma göre, 
teknoloji devlerinin (Google, NASA, NVIDIA) gücünü ve estetiğini sorgulamadan yeniden 
üreten bu eserler, izleyiciyi yenilik vaadiyle cezbetse de kavramsal derinlikten yoksundur. 
Eserlerin rüya gibi (dream-like) estetiği, algoritmik sürecin rastlantısallığını yüceltirken, 
sanatsal karar alma sürecini teknik bir demoya indirger. Art Dubai Digital zirvesinde tartışılan 
“Teknolojik Yüce Sonrası” (Art Dubai, 2025) kavramı da bu ikilemi vurgulamaktadır. Ouchhh 

Studio eserlerini insan ölçeğini aşan veri yığınları biçiminde izleyici karşısına dikerek küçük 
hissettirir, ancak aynı zamanda bu veriyi güzel bir şeye dönüştürerek haz uyandırır. Bu, 
teknolojinin hem korkutucu hem de kurtarıcı bir güç olarak sunulduğu an olarak okunabilir. 
Ouchhh Studio’nun pratikleri, Hegelci bir idealizmle (verinin tinsel yükselişi) Baudrillard’cı 
bir nihilizm (gerçeğin simülasyon içinde yitimi) arasında salınan, çağdaş sanatın en gerilimli 
hattını oluşturmaktadır. 

Sonuç 
Bu vaka analizinin bulguları, Ouchhh Studio’nun sanatsal pratiklerinin, çağdaş dijital 

sanatın Baudrillard’cı Simülasyon ile Hegelci Tin arasındaki ontolojik gerilim hattında 
konumlandığını doğrulamaktadır. 

Hegelci bir okumayla, stüdyo, insan aklının ve verisinin evrensel bir sentezini yaparak, 
Geist’in dijital çağdaki otoportresini çizmektedir. Arkeolojiden uzay bilimlerine, nörobilimden 
edebiyata kadar uzanan veri setleri, stüdyonun algoritmaları sayesinde görünür, duyulur ve 
deneyimlenir hale gelmektedir. Bu, bilginin demokratikleşmesi ve estetikleşmesi olarak 
görülebilir. Görünmez olan rasyonel veri, kamusal alanda duyusal bir deneyime dönüşür. Ancak 
Baudrillard’cı bir okumayla, bu süreç gerçeğin başarılı bir şekilde yerinden edilmesidir. 
Ouchhh’un veri heykelleri, referans verdikleri gerçekliğin (tarihin, uzayın, doğanın) yerini alır. 
Göbeklitepe bir ışık sütununa, iklim krizi renkli bir animasyona, bilimsel teori bir desen akışına 
dönüşür. İçerik (veri), biçim (algoritma) tarafından yutulur. Ortaya çıkan şey anlamın değil, 
enformasyonun ve teknolojinin kendi kendini kutladığı, baştan çıkarıcı bir simülasyondur. 
Stüdyo, bir yandan Hegelci bir idealizmi (Mutlak Tin’in kendini bilme arzusu ve evrensel dil 
arayışı) dijital teknoloji üzerinden simüle ederken, öte yandan Baudrillard’ın tanımladığı 
üçüncü düzen simülasyonunun ve hipergerçekliğin tüm koşullarını yerine getirmektedir. Zira 
AI’ya atfedilen bilinç, Mutlak Tin’in dijital bir kopyası, bir simülakrıdır. Verinin fiziksel 
anıtlara dönüştürülmesi, referansın tamamen kayboluşunu reddeden, ancak simülasyonun içine 
entegre edilmiş bir fiziksel illüzyon performansı olarak işlemektedir. 

Sonuç olarak bu araştırma, sanatçı topluluğunun üretiminin ve nitel araştırma yönteminin 
temel amacına uygun olarak, soyut kuramlar ışığında spesifik ve derinlemesine açıklanabilir 
karmaşık bir yapıyı teşkil ettiğini göstermektedir (Pinnegar & Daynes, 2007, aktaran Creswell, 
2013). Tartışma, Ouchhh Studio’nun eserlerinin, sanatsal yaratımın artık gerçeğin yerini alan 
Simülakrlar ile dünyanın nesnel ironisi arasında kalındığı bir çağda, anlamdan ziyade kodun ve 
performativitenin belirleyici olduğu bir alan olduğunu açığa çıkarmıştır. Ouchhh, Veri 
Fenomenolojisi üreten bir laboratuvardır. Bu laboratuvar, verinin nasıl ‘gerçek’ten kopup 
‘hiper-gerçek’ bir sanat nesnesine dönüştüğünü incelemek için eşsiz bir vaka sunmaktadır. 
Ouchhh Studio’nun sanatı, dijital çağın Tin’inin kendisine aynada baktığı, ancak aynada 
gördüğü şeyin kendisi mi yoksa dijital bir halüsinasyon mu olduğundan emin olamadığı o kritik 
andır. 

  



44

Emrah UYSAL, Arzu USYAL, Ertuğrul YÜCEL

Kaynakça 
Art Dubai. (2025). Digital Summit 2025. Art Dubai Digital. https://www.artdubai.ae/digital-

summit-2025/  

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve simülasyon. (O. Adanır, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 
ISBN: 978-975-8717-01-4 

Bilgin, N. (2006). Sosyal bilimlerde içerik analizi: Teknikler ve örnek çalışmalar. Siyasal 
Kitabevi. 

Creswell, J. W. (2013). Nitel araştırma yöntemleri: Beş yaklaşıma göre nitel araştırma ve 
araştırma deseni (3. baskı). (M. Bütün ve S. B. Demir, Çev. Ed.). Siyasal Kitabevi. 

Creswell, J. W. (2017). Araştırma deseni: Nitel, nicel ve karma yöntem yaklaşımları (3. baskı). 
(S. B. Demir, Çev. Ed.). Eğiten Kitap. 

Deleuze, G. (2017). Fark ve tekrar (B. Yalım & E. Koyuncu, Çev.). Norgunk Yayıncılık. ISBN 
978 975 8686-86-5 

DG Art Project. (2025, 23 Mayıs). Ouchhh Studio unveiled its intercontinental real-time climate 
data sculpture at Art Dubai. DG Art Project. https://dgartproject.com.tr/en/ouchhh-
studio-unveiled-its-intercontinental-real-time-climate-data-sculpture-at-art-dubai/ 

Grba, D. (2022). Deep Else: A Critical Framework for AI Art. Digital, 2(1), 1-
32. https://doi.org/10.3390/digital2010001 

Hegel, G. W. F. (2018). Estetik: Güzel sanatlar üzerine dersler (T. Altuğ & H. Hünler, Çev., 
Der.). Kırmızı Kedi Yayınları. ISBN: 978-605-298-675-2 

Kant, İ. (2006). Yargı yetisinin eleştirisi (A. Yardımlı, Çev.). İdea Yayıncılık. ISBN 975 397 096 
X 

Ouchhh Studio. (2018a). Data Gate: World’s First NASA AI Astronomical Research Data 
Sculpture. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/DATAGATE 

Ouchhh Studio. (2019). Say Superstrings: A Real-Time Generative Installation Performance Of 
Electrical Activity (EEG) In The Musician’s Brain. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/SAY-
SUPERSTRINGS_A-Real-Time-Generative-Installation-Performance-Of-1  

Ouchhh Studio. (2018b). Poetic AI: Solo Exhibition at Atelier des Lumières. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/POETIC-AI-Exhibition-Paris 

Ouchhh Studio. (2020). Datamonolith: AI Architectural Data Sculpture. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/AI-DATAMONOLITH-1 

Ouchhh Studio. (2022). AI Dataportal: Arch of Light. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/ARCH-OF-
LIGHT_AI-DATA-SCULPTURE-IN-METAVERSE  

Ouchhh Studio. (2024a). Human Cell Atlas: First AI Art in Space. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/FIRST-AI-ART-IN-SPACE_HUMAN-CELL-ATLAS 

Ouchhh Studio. (2024b). Mother Earth: Singapore Climate Change AI Data Painting. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/MOTHEREARTH_Singapore_Climate-Change-AI-Data-
Painting 

Ouchhh Studio. (t.y.-a). About Us & Manifesto. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/INFO 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

45

Kaynakça 
Art Dubai. (2025). Digital Summit 2025. Art Dubai Digital. https://www.artdubai.ae/digital-

summit-2025/  

Baudrillard, J. (2011). Simülakrlar ve simülasyon. (O. Adanır, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 
ISBN: 978-975-8717-01-4 

Bilgin, N. (2006). Sosyal bilimlerde içerik analizi: Teknikler ve örnek çalışmalar. Siyasal 
Kitabevi. 

Creswell, J. W. (2013). Nitel araştırma yöntemleri: Beş yaklaşıma göre nitel araştırma ve 
araştırma deseni (3. baskı). (M. Bütün ve S. B. Demir, Çev. Ed.). Siyasal Kitabevi. 

Creswell, J. W. (2017). Araştırma deseni: Nitel, nicel ve karma yöntem yaklaşımları (3. baskı). 
(S. B. Demir, Çev. Ed.). Eğiten Kitap. 

Deleuze, G. (2017). Fark ve tekrar (B. Yalım & E. Koyuncu, Çev.). Norgunk Yayıncılık. ISBN 
978 975 8686-86-5 

DG Art Project. (2025, 23 Mayıs). Ouchhh Studio unveiled its intercontinental real-time climate 
data sculpture at Art Dubai. DG Art Project. https://dgartproject.com.tr/en/ouchhh-
studio-unveiled-its-intercontinental-real-time-climate-data-sculpture-at-art-dubai/ 

Grba, D. (2022). Deep Else: A Critical Framework for AI Art. Digital, 2(1), 1-
32. https://doi.org/10.3390/digital2010001 

Hegel, G. W. F. (2018). Estetik: Güzel sanatlar üzerine dersler (T. Altuğ & H. Hünler, Çev., 
Der.). Kırmızı Kedi Yayınları. ISBN: 978-605-298-675-2 

Kant, İ. (2006). Yargı yetisinin eleştirisi (A. Yardımlı, Çev.). İdea Yayıncılık. ISBN 975 397 096 
X 

Ouchhh Studio. (2018a). Data Gate: World’s First NASA AI Astronomical Research Data 
Sculpture. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/DATAGATE 

Ouchhh Studio. (2019). Say Superstrings: A Real-Time Generative Installation Performance Of 
Electrical Activity (EEG) In The Musician’s Brain. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/SAY-
SUPERSTRINGS_A-Real-Time-Generative-Installation-Performance-Of-1  

Ouchhh Studio. (2018b). Poetic AI: Solo Exhibition at Atelier des Lumières. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/POETIC-AI-Exhibition-Paris 

Ouchhh Studio. (2020). Datamonolith: AI Architectural Data Sculpture. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/AI-DATAMONOLITH-1 

Ouchhh Studio. (2022). AI Dataportal: Arch of Light. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/ARCH-OF-
LIGHT_AI-DATA-SCULPTURE-IN-METAVERSE  

Ouchhh Studio. (2024a). Human Cell Atlas: First AI Art in Space. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/FIRST-AI-ART-IN-SPACE_HUMAN-CELL-ATLAS 

Ouchhh Studio. (2024b). Mother Earth: Singapore Climate Change AI Data Painting. 
Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/MOTHEREARTH_Singapore_Climate-Change-AI-Data-
Painting 

Ouchhh Studio. (t.y.-a). About Us & Manifesto. Ouchhh.tv. https://ouchhh.tv/INFO 

Ikiz, U, S. (2024, 30 Mart). Ouchhh and CERN Collaborated for the First AI Data Spatial 
Painting in Space. Parametric Architecture. https://parametric-architecture.com/ouchhh-
and-cern-collaborated-for-the-first-ai-data-spatial-painting-in-space/ 

Keçeci, S. (2025, 9 Nisan). Dünyada fark yaratan projeleriyle dikkat çeken Ouchh Studio 
kurucuları Eylül-Ferdi Alıcı çifti dergimize konuk oldu. Quality Dergisi. 
https://qualitydergisi.com/dunyada-fark-yaratan-projeleriyle-dikkat-ceken-ouchh-
studio-kuruculari-eylul-ferdi-alici-cifti-dergimize-konuk-oldu/ 

Saldaña, J. (2019). Nitel araştırmacılar için kodlama el kitabı (3. baskı). (A. Tüfekci Akcan ve 
S. N. Şad, Çev. Ed.). Pegem Akademi. 

Zhang, M., Huang, Y., Ahmed, S. U., & Shidujaman, M. (2020). Mapping Between Mind 
Cybernetics and Aesthetic Structure in Real-Time EEG Art. In Lecture Notes in Computer 
Science (pp. 344–362). Springer International Publishing. https://doi.org/10.1007/978-3-
030-60117-1_26  

TEDx Talks. (2025). Yapay Zeka ile Sanat: Verinin Boyaya, Algoritmanın Fırçaya Dönüşümü | 
Ferdi Alıcı | TEDxMETUAnkara [Video]. 
YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=d3By3Pkpl10 

 

 





BÖLÜM 4

DIJITAL SANATTAN YENI MEDYA 
SANATINA

 

Şirin KOÇAK1, Gülçin ÇAVDAR2 

1  Doç., Uşak Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Seramik Bölümü, sirin.kocak@usak.edu.tr, ORCID: 0000-0001-6367-8060
2  Öğr. Gör., Uşak Üniversitesi, Deri Tekstil ve Seramik Tasarım Uygulama ve Araştırma Merkezi, gulcin.cavdar@usak.edu.tr, OR-
CID:0000-0002-1550-9999



48

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR
Giriş 

Dijital teknolojilerin hızla gelişmesi, sanatın üretim, sunum ve deneyimlenme biçimlerinde 
köklü dönüşümlere yol açmıştır. Geleneksel sanat bilgisayar teknolojileri, ağ sistemleri ve veri 
temelli süreçlerle bütünleşerek dijital sanat ve yeni medya sanatı başlığı altında yeni ifade 
biçimleri geliştirmiştir. Bu çalışma, dijital çağda yeni medya sanatının kavramsal ve kuramsal 
temellerini incelemeyi; sanat, teknoloji ve izleyici arasındaki ilişkinin nasıl dönüştüğünü ortaya 
koymayı amaçlamaktadır. Yeni medya sanatının izleyiciyi pasif bir konumdan çıkararak 
etkileşimli ve deneyimsel bir sürece dahil ettiğini ve dijital çağın sanatsal üretim anlayışını 
yeniden tanımladığını ortaya koymaktadır. Araştırma kapsamında Lev Manovich’in yeni 
medya ilkeleri doğrultusunda dijital ve yeni medya sanatı arasındaki ilişki değerlendirilmiştir. 
Ayrıca Cory Arcangel, Jeffrey Shaw ve Refik Anadol gibi sanatçıların seçilmiş eserleri 
üzerinden yeni medya sanatının etkileşim, veri ve mekân kavramlarıyla nasıl şekillendiği 
incelenmiştir. 

 

Dijital Sanat 

Sanat, tarihsel süreç boyunca sürekli biçim değiştirerek geleneksel yöntemlerden teknolojik 
imkânlara uzanan geniş bir yelpazede gelişim göstermiştir. Başlangıçta tuval ve kâğıt gibi 
somut yüzeylerle sınırlı olan ifade biçimleri, Sanayi Devrimi’nin getirdiği makineleşme ve 
ardından gelen dijitalleşmeyle birlikte hazır nesnelere, kavramsal yaklaşımlara ve sonunda 
bilgisayar tabanlı verilere evrilmiştir. Günümüzde yeni medya sanatı altında değerlendirilen bu 
dönüşüm, sanatçılara veriyi ve dijital akışkanlığı görselleştirme noktasında sınırsız bir özgürlük 
alanı sunmaktadır. Dijital çağın beraberinde getirdiği teknolojik dönüşüm, sanatın üretim, 
dağıtım ve sergilenme biçimlerini kökten bir değişime uğratmıştır. 

Özellikle 21. yüzyılın başından itibaren yapay zekâ, sanal gerçeklik (VR) ve etkileşimlerle 
zenginleşen sanat, sanatçı ile teknoloji arasındaki sınırları yeniden tanımlamıştır. Günümüzde 
dijital sanat, sadece estetik bir nesne sunmakla kalmayıp, aynı zamanda veri odaklı bir 
toplumun kültürel ve sosyolojik eleştirisini de bünyesinde barındırmış bulunmaktadır. 
İnsanoğlunun bilim ve teknolojide kat ettiği bu ilerlemenin temelinde, sürekli daha iyiyi arama 
ve zihnindeki tasarıları gerçeğe dönüştürme potansiyeli yatmaktadır. Düşünme yetisini teknik 
becerileriyle birleştiren insan, içinde bulunduğu çağın sunduğu teknolojik araçları kullanarak 
sanatı statik bir yapıdan çıkarıp dinamik bir boyuta taşımıştır. 

Dijital sanat, basit bir dijital çizimden en karmaşık algoritmik veri işleme süreçlerine kadar 
uzanan devasa bir alanı temsil etmektedir. Bu sanat türü; geleneksel disiplinlerin (resim, heykel, 
müzik vb.) bilgisayar teknolojileriyle harmanlanması, verilerin matematiksel olarak işlenmesi 
ve dijital ortamda yeniden form bulmasıyla hayat bulmaktadır. Kökenleri 19. yüzyıldaki 
hareketli fotoğraf çalışmalarına dayandırılan dijital sanat, teknik açıdan Glitch sanatından 
fraktal sanatına, CGI teknolojisinden piksel sanatına kadar çok sayıda alt başlığı bünyesinde 
barındırmaktadır. “Fotoğraf arşivleri, müze koleksiyonları, sergi katalogları, sanat piyasasına 
ait envanter defterleri ve geleneksel arşivler; analog formatlardan dijital ortamlara ve dağınık 
fiziksel depolardan bütünleşik çevrimiçi portallara taşındıkça, görsel ve maddi kültürü dijital 
yöntemlerle incelemek isteyen sanat tarihçileri için önemli araştırma kaynakları hâline 
gelmektedir.” (Brey, 2021:2) 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

49

Dijital sanatın bu çeşitliliği, kur Lev Manovich tarafından beş temel ilke üzerinden 
açıklanmaktadır. Manovich’e göre; piksellerden oluşan modülerlik, anlatının yerini alan veri 
tabanı mantığı ve izleyiciyi aktif bir katılımcıya dönüştüren etkileşim, yeni medyanın işleyiş 
mantığını kurmaktadır (Manovich,2001). Sanatsal faaliyetler, insan zihninin bir tasarımı olarak 
teknolojik imkânlarla paralel bir gelişim izlemiş bilim, teknoloji ve sanatın harmanlanmasıyla 
günümüzün dijital kültürünü oluşturmuştur. Bu süreç, mağara duvarlarındaki ilk çizimlerden 
başlayarak matbaaya, tuvallerden ışığa duyarlı yüzeylere ve nihayetinde üç boyutlu sanal 
tasarımlara kadar uzanan kademeli görsel değişimdir. Geleneksel sanatın somutluğu, 
günümüzde yerini fiziksel ve dijital nesnelerin eş zamanlı etkileşim kurduğu hibrit bir yapıya 
bırakmıştır.  Alanın küresel ölçekteki gelişimine Mike Winkelmann (Beeple), Bradley 
Munkowitz gibi isimlerle birlikte, dünyada "veri heykeli" kavramına öncülük eden Refik 
Anadol gibi sanatçılar yön vermektedir (Özeskici ve Çavdar, 2022: 60). 

 
Resim 1: Mike Winkelmann (Beeple). 

Mike Winkelmann’ın “Everydays The First 5000 Days” (http:6) adlı NFT eseri (Resim 1), 2021 
yılında Christie’s müzayede evinde satışa sunulan ve dijital sanat tarihinde bir dönüm noktası 
olarak kabul edilen bir kolaj çalışmasıdır. Bu örnek, dijital sanatın ekonomik, kültürel ve 
teknolojik boyutlarının iç içe geçtiği güncel bir kırılma noktasını temsil ederken; dijital üretimin 
yalnızca sanatsal değil, aynı zamanda küresel dolaşıma açık bir değer sistemine dönüştüğünü 
de göstermektedir. Eser, sanatçının yaklaşık on üç yıl boyunca her gün ürettiği ve güncel 
toplumsal, politik ve kültürel olaylara göndermeler içeren dijital görsellerden oluşmaktadır. 
Başlangıçta sosyal medya platformu Instagram üzerinden paylaşılan bu günlük üretimler 
arasından seçilen beş bin görsel, daha sonra tek bir bütüncül kompozisyon hâline getirilmiştir 

(Demir, 2025: 665). 

Lev Manovich’in ortaya koyduğu bu kuramsal çerçeve, dijital ve yeni medya sanatında üretilen 
eserlerin yalnızca biçimsel değil, aynı zamanda yapısal olarak da nasıl şekillendiğini 
açıklamaktadır. Bu ilkeler doğrultusunda üretilen çağdaş dijital sanat eserleri, verinin estetik 
bir malzemeye dönüşmesini mümkün kılmakta; sanatçılar algoritmalar, yazılımlar ve ağ 
sistemleri aracılığıyla yeni anlatı biçimleri geliştirmektedir. 

 



50

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

 
Resim 2: Bradley G. Munkowitz 

The History Of Bitcoin, 2025. 

Gmunk, dijital sanat ve tasarım dünyasında standartları belirleyici özelliği ile çok yönlü bir 
sanatçı olarak geçmektedir. Tron: Legacy ve Oblivion gibi yapımlarda fütüristik arayüzler ve 
AR konseptleri geliştirmiştir (Resim 2). Aynı zamanda Milyarlarca insanın 
kullandığı Windows 10 masaüstü duvar kâğıdının yaratıcısıdır (http: 7). 

Dijital Sanat, dijital resim, fotoğrafçılık ve 3B modelleme de dâhil olmak üzere çeşitli 
biçimlerde dijital teknolojiyi kullanan daha geniş bir sanatsal uygulama yelpazesini 
kapsamaktadır. Bu tür, sanatçıların görüntüleri ve sesleri benzeri görülmemiş bir hassasiyet ve 
esneklikle işlemelerine olanak tanıyarak sanat yapım sürecinde kullanılmıştır. Dijital Sanat, 
hem fiziksel hem de sanal ortamlarda var olabildiği için geleneksel ve çağdaş uygulamalar 
arasındaki sınırları genellikle kaldırmıştır. Dijital araçların erişilebilirliği, sanat dünyasında da 
daha geniş bir bakış açısı getirmiştir. 

Bilgisayar yoluyla üretilen sanat olarak da adlandırılan dijital sanat, (Sağlamtimur, 2010:213) 
yaratım ya da sunum sürecinde dijital teknolojinin temel bir unsur olarak kullanıldığı sanatsal 
üretimleri ve uygulamaları ifade etmektedir. Temelde bilgisayarı bir yaratma platformu olarak 
kullanmaktadır. Dijital resim, üç boyutlu modelleme, dijital fotoğrafçılık ve etkileşimli 
enstalasyonlar gibi çok çeşitli alanları kapsamaktadır. Geleneksel sanat biçimlerinden farklı 
olarak dijital sanat; sanat içeriğini üretmek, dönüştürmek ve sunmak için bilgisayarlar, 
yazılımlar ve diğer dijital araçlardan yararlanmaktadır (Kennedy,2024:16). Büyük miktardaki 
soyut verilerin (borsa endeksleri, sensör ölçümleri vb.) grafiksel formlara dönüştürülmesiyle 
ortaya çıkan veri görselleştirme, modern sanatın ayrılmaz bir parçası haline gelmiştir. Bunun 
öncü örneklerinden biri Natalie Jeremijenko’nun (Resim: 3) Sallanan İp (Dangling String 1995 
)' dir (http:8). Bu eser, ağ trafiğindeki yoğunluğu fiziksel bir telin titreşimlerine dönüştürerek 
bilginin akışkanlığını somutlaştırmıştır. Bu noktada sanat, sadece seyredilen bir nesne olmaktan 
çıkıp dinamik bir veri temsiline dönüşmüştür. 

 
Resim 3: Natalie Jeremijenko, Dangling String,1995. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

51

Cory Arcangel, Nintendo'nun 1985 yılında Amerika Birleşik Devletleri'nde piyasaya sürdüğü 
video oyunu Super Mario Brothers'ın oyun kartuşunda yer alan oyunun kodlarını değiştirmiş, 
ikonik kayan bulutlar dışındaki tüm ses ve görsel öğeleri silmiştir. Dijital sanat; dijital resim, 
üç boyutlu modelleme, fotoğrafçılık ve etkileşimli enstalasyonlar gibi çok çeşitli mecraları 
kapsamaktadır.  

 
Resim 4: Cory Arcangel, Süper Mario Bulutları,2002. 

Sanatçı, klasik bir oyun kartuşunun kodlarına müdahale ederek geriye sadece oyunun 
gökyüzündeki mavi fon ve beyaz bulutları bırakmıştır. (Resim 4) Eser, geleneksel resim 
sanatındaki soyutlaştırma mantığını dijital dünyaya taşımaktadır. Aynı zamanda Bir nesneyi 
tanınmaz hale gelene kadar ne kadar sadeleştirebiliriz sorusuna yanıt aramıştır. Dijital sanatın 
yazılım sanatı (software art) tekniklerini sanatsal bir ifadeye dönüştürebilmiş en bilinen örneği 
olarak geçmektedir (http:9). 

Sanatçılara görüntü ve sesleri benzeri görülmemiş bir hassasiyetle işleme esnekliği sunan bu 
tür, David Hockney’nin iPad kullanarak yarattığı canlı manzaralar (Resim 5) örneğinde olduğu 
gibi sanatsal ifade olanaklarını genişletmiştir. David Hockney, iPad’i sadece çizim yapmak için 
değil, dijital sanat üretmede de bireysel ifadesinin bir aracı olarak kullanmıştır. Dijital çizimler, 
canlı renk paletleri ve hızlı doğa gözlemleriyle Hockney sanatının yeni bir boyutunu temsil 
etmektedir (http:10). 

 

 
Resim 5: David Hockney, Yorkshire, Woldgate'de Baharın Gelişi, 2011. 

Bu çalışma kapsamında üretilen iPad çizimi, dijital sanatın güncel üretim dinamiklerini temsil 
eden özgün bir uygulama örneği olarak örneklendirilmiştir. Görseldeki katmanlı yapı, dijital 



52

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

fırça dokuları ve renk geçişleri kullanılarak, geleneksel resim anlayışına referans veren ancak 
tamamen dijital bir ortamda şekillenen bir çizim olmuştur. Dijital ortamda Ipad ile çizilmiş 
(Resim 6), suluboya etkili bu illüstrasyon doğal öğelerin iç içe geçtiği mekân kurgusunu 
sunmaktadır.  

 

Resim 6: Gülçin Çavdar Arşivi, Ipad Çizimi, 2025. 

Modern bilim ve teknolojinin hızla büyümesiyle sanat ve teknoloji arasındaki tarihsel 
birliktelik, geleneksel sınırlarını aşarak dijital medya sanatı başlığı altında yeni bir evreye 
girmiştir. 20. yüzyılın son çeyreğinde yaşanan dijital devrim, teknolojiyi sadece bir uygulama 
aracı olmaktan çıkarıp bizzat sanatsal bir mecra haline getirmiştir. Dijital medya sanatı; dijital 
görüntü işleme, bilgi-iletişim teknolojileri ve sanat tasarımının disiplinler arası bir sentezi 
olarak tanımlanmaktadır. Geleneksel sanattan farklı olarak bu yeni form; bütünleşme ve 
sanallaştırma gibi karakteristik özellikler barındırarak estetik deneyimi dönüştürmektedir. Bu 
dönüşüm süreci, sanatın hem üretim platformunu hem de izleyiciyle kurduğu bağı 
değiştirmiştir. Dijital sanat pratiklerinin zamanla izleyiciyle kurduğu ilişkinin dönüşmesi, sanat 
yapıtının statik bir nesne olmaktan çıkarak süreç temelli ve etkileşimli bir yapıya evrilmesini 
beraberinde getirmiştir. Bu dönüşüm, dijital sanatın sınırlarını aşarak yeni medya sanatı olarak 
tanımlanan daha kapsamlı bir alanın ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır.Bu noktada dijital 
sanat, yalnızca bilgisayar destekli üretim tekniklerini tanımlayan bir üst başlık olmaktan 
çıkarak, izleyici katılımı, veri akışı ve etkileşim gibi kavramların merkeze alındığı yeni bir 
sanatsal düşünme biçimine, yeni medya sanatı alanına doğru evrilmektedir. 

Yeni Medya Sanatı 

 (New Media Art) Yeni Medya Sanatı, yeni medya/dijital teknolojiler aracılığıyla üretilen, 
dönüştürülen ve iletilen sanat biçimlerini kapsayan geniş bir terimdir (Grau, 2016). Yeni medya 
sanatı, geleneksel plastik sanatların durağan yapısından sıyrılarak bilgisayar teknolojilerini, ağ 
iletişimini ve algoritmik sistemleri eserin merkezine yerleştiren bir disiplin olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Bu sanat formu, sayısal ve modülerlik gibi temel prensipler üzerine inşa edilerek, 
izleyiciyi pasif bir gözlemci konumundan çıkarıp eserin akışına müdahale edebilen aktif bir 
katılımcı haline getirmektedir (Manovich, 2001). 

Yeni medya kavramı göreceli bir niteliğe sahiptir; bir teknolojinin yeni olarak tanımlanması, 
onun ilk ortaya çıkışıyla ilişkilidir ve zaman içinde yerini daha güncel teknolojilere 
bırakmaktadır. Çağdaş sanatta yeni medya; sanat üretimi, sunumlar ve dolaşımda kullanılan 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

53

yakın dönem materyal ve teknolojileri kapsamaktadır. Bu alan, yalnızca sanat disiplininden 
türememekte; aynı zamanda iletişim, eğlence ve bilgi teknolojileri gibi farklı alanlardan 
beslenmektedir. Özellikle 20. yüzyılın sonlarında kişisel bilgisayarların ve internetin 
yaygınlaşmasıyla hızla artan bu hareket, dijital teknolojileri temel mecra olarak kullanarak 
sanatın yaratılma, deneyimlenme ve yayılma biçimlerini kökten değiştirmiştir. “Bilgisayarda 
sıfırdan üretilmiş olsun ya da analog medya kaynaklarından dönüştürülmüş olsun, tüm yeni 
medya nesneleri dijital koddan oluşur; yani sayısal temsillerdir” (Manovich, 2001:27). Bilgi 
toplumunun karmaşık veri ağlarına duyduğu ihtiyaç, Lev Manovich’in de belirttiği gibi, yeni 
bir görüntü dilinin doğmasını zorunlu kılmıştır (Özkanlı, 2023:185). 

 
Resim 7: Lev Manovich, Terra Sovietica, Digital images created  

with generative AI and edited in Lightroom, 2022. 
 
Lev Manovich, yeni medya ve dijital kültür alanında geliştirdiği kuramsal yaklaşımlarla çağdaş 
sanat ve görsel kültür çalışmalarının temel referans isimlerinden biridir. Manovich, dijital 
medyayı yalnızca teknolojik bir araç olarak değil, kültürel üretimi biçimlendiren özgün bir dil 
ve düşünme sistemi olarak ele almaktadır (Resim 7). “Yeni medya nesneleri bilgisayar 
ortamında üretildiğinde, başlangıçtan itibaren sayısal bir formda ortaya çıkmaktadır. Ancak 
pek çok yeni medya nesnesi, eski medyanın çeşitli biçimlerinden dönüştürülmektedir. 
Okuyucuların çoğu analog ve dijital medya arasındaki farkı bilse de, terminoloji ve dönüşüm 
sürecine ilişkin birkaç noktayı eklemek gerekir. Sürekli verinin sayısal bir temsile 
dönüştürülmesine sayısallaştırma (digitization) denir. Sayısallaştırma iki aşamadan 
oluşur: örnekleme (sampling) ve nicemleme (quantization)” (Manovich, 2001:29). Manovich’e 
göre, yeni medyayı geleneksel medyadan ayıran temel farkın sayısallaştırma (digitization) 
olduğunu belirtmektedir. Ona göre yeni medya, bilgisayar bilimleri ile medya tasarımının 
birleşimidir. Yeni medya sanatının bir ekran sanatı olduğunu ve bu ekranın hem bir pencere 
hem de bir kontrol paneli işlevi gördüğünü vurgulamaktadır.  

Yeni medya sanatı video, siber uzay, web kameraları ve biyoteknoloji gibi geniş bir yelpazedeki 
araçları içeren, sürekli yenilenen dinamik bir kategoridir. Bu alanın önemli bir alt kümesi olan 
bilgisayar sanatı, özellikle algoritmik ve jeneratif süreçlere odaklanır. Örneğin Casey Reas 
(http:1) kod yazımı yoluyla karmaşık görseller üreterek sanatçı ve makine arasındaki iş birliğini 
vurgulamıştır.  Etkileşimli sanat türünde Rafael Lozano-Hemmer (http: 2) gibi sanatçılar, 
sensörler ve dijital ara yüzler kullanarak izleyiciyi yapıtın ayrılmaz bir parçası haline 
getirmiştir. Teknolojik imkânların bu şekilde çeşitlenmesi, sanatın toplumsal meselelerle olan 
ilişkisini de yeniden tanımlamaktadır.  

The Legible City, Jeffrey Shaw tarafından tasarlanan, teknolojiyi ve fiziksel aktiviteyi 
birleştiren etkileşimli bir dijital sanat eseridir. Bu çalışma, izleyiciyi pasif bir gözlemci 
olmaktan çıkarıp eserin aktif bir parçası haline getirmesi bakımından yeni medya sanatının 



54

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

önemli örneklerinden biridir. Ziyaretçiler sabit bir bisikleti sürerek; sokak kenarları boyunca 
kelimeler ve cümleler oluşturan, bilgisayar üretimi olan, üç boyutlu harflerden meydana gelmiş 
simüle edilmiş şehir temsilinde dolaşarak, etkileşimli sanat deneyimlemektedir. Gerçek 
şehirlerin (Manhattan, Amsterdam ve Karlsruhe) yer planlarını kullanan Jeffrey Shaw, bu 
şehirlerin mevcut mimarisini tamamen Dirk Groeneveld tarafından yazılmış ve derlenmiş metin 
oluşumlarıyla değiştirmiştir. Bu kelimeler şehrinde seyahat etmek, bu metinlerin yeniden 
birleşimini ve anlamların kendiliğinden birleşmesini sağlamıştır (http:3). Bu kuramsal çerçeve 
doğrultusunda geliştirilen etkileşimli sanat pratikleri, izleyicinin yalnızca algılayan değil, eserin 
anlamını birlikte üreten bir aktör hâline gelmesini sağlamaktadır (Resim 8). 

 
Resim 8: The Legible City,Jeffrey Shaw,1989 , Japonya. 

Geçmişte her şeyin bir kitaba veya bir fotoğrafa dönüşmesi için var olduğu fikri, günümüzde 
yerini dijital verilere ve interneti tabanına bırakmasından dolayı yeni medya sanatçısı Refik 
anadol, yapay zeka ve verilerle işleyerek eserler oluşturmaktadır. Anadol, New York'a ait 100 
milyondan fazla halka açık fotoğrafı kullanarak şehrin dijital fotoğraf ve veriyi yapay zeka 
algoritmalarıyla işleyerek, makinelerin (Machine Hallucination) (Resim 9) rüya görmesini 
sağlayan devasa dijital enstalasyonlar oluşturmaktadır (hhtp: 4). Dünyada "Veri 
Heykeltıraşlığı” (Data Sculpture) kavramını popülerleştiren en önemli isim olarak geçmektedir. 

 
Resim 9: Refik Anadol, Machine Hallucination, 2020. 

1974 tarihli raporunda Nam June Paik, yeni medya teknolojilerinin post-endüstriyel toplumda 
merkezi bir rol üstleneceğini erken dönemde öngörmüş; televizyon, video ve dijital iletişim 
araçlarının yalnızca estetik değil, aynı zamanda toplumsal sorunlara müdahale edebilecek 
politik ve kültürel araçlar olduğunu savunmuştur. Paik, 1974 yılında yazdığı raporda internetin 
(World Wide Web) ve yüksek hızlı iletişimin temellerini "Elektronik Süper Otoyol" kavramıyla 
tanımlamıştır (http:5). Bu çalışmalar, yeni medya sanatında yapay zekânın yalnızca teknik bir 
araç değil, aynı zamanda estetik ve kavramsal bir ortak üretici olarak konumlandığını 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

55

göstermektedir. Anadol’un üretimleri, veri kavramını soyut bir bilgi yığını olmaktan çıkararak 
duyusal ve mekânsal bir deneyime dönüştürmektedir (Resim 10). 

 

 
Resim 10: Nam June Paik, World Wide Web. 

Yeni medya sanatı içinde yapay zekâ, öncelikle veri temelli sanatsal üretimler ile yer 
almaktadır. Büyük verilerin algoritmalar aracılığıyla analiz edilmesi ve görsel, işitsel ya da 
mekânsal çıktılara dönüştürülmesi, çağdaş sanat pratiklerinde sıkça karşılaşılan bir yaklaşım 
haline gelmiştir. Bu tür çalışmalarda yapay zekâ, sanatçının belirlediği parametreler 
doğrultusunda veriler arasında ilişkiler kurarak öngörülemeyen biçimsel sonuçlar üretmektedir. 
Böylece sanat yapıtı, sabit ve tamamlanmış bir nesne olmaktan çıkarak sürekli değişen, akışkan 
bir yapıya kavuşmaktadır. Yapay zekânın yeni medya sanatı içindeki bir diğer kullanım alanı 
üretken sanat pratikleridir. Üretken sanatta sanatçı, eserin nihai formunu doğrudan belirlemek 
yerine, belirli algoritmalar ve kurallar tanımlar. Yapay zekâ sistemleri bu kurallar çerçevesinde 
kendi üretim süreçlerini gerçekleştirir. Bu durum, sanatçı ile makine arasındaki geleneksel 
hiyerarşik ilişkiyi dönüştürerek ortak üretim fikrini gündeme getirmektedir. Sanatsal 
yaratıcılığın yalnızca insana özgü olup olmadığı sorusu, bu bağlamda yeni medya sanatı içinde 
yeniden tartışmaya açılmaktadır. 

Sonuç  
Bu güncel örnekler, yeni medya sanatının yalnızca teknolojik yeniliklere dayanan bir üretim 
alanı olmadığını; veri, etkileşim, mekân, beden ve toplumsal eleştiri gibi çok katmanlı 
kavramlarla şekillendiğini göstermektedir. Günümüz yeni medya sanatı, izleyiciyi pasif bir 
gözlemci olmaktan çıkararak deneyimin merkezine yerleştirmekte ve dijital çağın kültürel, 
teknolojik ve estetik dinamiklerini görünür kılmaktadır. Günümüzde bu sanatsal pratikler; 
Sanal Gerçeklik (VR), Artırılmış Gerçeklik (AR) ve Yapay Zeka (AI) teknolojileriyle 
birleşerek daha ileri bir boyuta taşınmaktadır. VR teknolojisi sürükleyici derinlik katarken, 
yapay zeka algoritmaları yaratıcı davranışı veriye dönüştürerek yeni bilgiler 
sağlamaktadır. Sonuç olarak, dijital ve yeni medya sanatı; geleneksel sanat paradigmalarına 
meydan okuyarak yaratım, dağıtım ve izleyici etkileşimine yönelik yenilikçi yaklaşımlar teşvik 
etmektedir. Bu alanlar gelişimini sürdürdükçe, dijital çağın karmaşıklıklarını yansıtarak 
sanatsal pratiğin ve kültürel söylemin geleceğini şekillendirmeye devam edecektir. 

Dijital sanat ve yeni medya sanatı çoğu zaman kullanılan teknolojiler üzerinden tanımlanmakta; 
bilgisayar, yazılım, yapay zekâ ya da sanal gerçeklik gibi araçlar bu sanat pratiklerinin 
merkezine yerleştirilmektedir. Ancak bu yaklaşım, dijital ve yeni medya sanatının asıl dönüşüm 
alanını tam olarak açıklamakta yetersiz kalmaktadır. Bu sanat pratiklerini farklı kılan unsur, 



56

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

yalnızca dijital teknolojilerin kullanımı değil, sanat yapıtının ontolojik statüsünün değişmesidir. 
Dijital çağda sanat, tamamlanmış bir nesne olmaktan çıkarak sürekli güncellenen, değişen ve 
izleyiciyle birlikte yeniden üretilen bir süreç haline gelmektedir. 

Bu bağlamda yeni medya sanatı, geleneksel sanat anlayışında merkezi konumda bulunan eser 
kavramını ikincil plana atarken, deneyim, etkileşim ve zaman kavramlarını ön plana 
çıkarmaktadır. Sanat yapıtı artık tekil, sabit ve korunması gereken bir obje değil; verilerle 
beslenen, algoritmalarla şekillenen ve izleyici katılımıyla anlam kazanan dinamik bir yapı 
olarak varlık göstermektedir. Bu durum, sanatın yalnızca estetik bir temsil alanı olmaktan 
çıkarak, algısal, bedensel ve bilişsel bir deneyim alanına dönüşmesine neden olmaktadır. Dijital 
ve yeni medya sanatına farklı bir perspektiften bakıldığında, bu alanın aynı zamanda çağdaş 
toplumun bilgi üretme ve tüketme biçimlerini yansıtan bir kültürel gösterge olduğu 
görülmektedir. Veri görselleştirme, yapay zekâ ve etkileşimli sistemler aracılığıyla üretilen 
sanat eserleri, bireyin dijital çağda maruz kaldığı bilgi yoğunluğunu, gözetim mekanizmalarını 
ve teknolojik arayüzlerle kurduğu ilişkiyi görünür kılmaktadır. Bu açıdan yeni medya sanatı, 
teknolojiyi yücelten bir alan olmanın ötesinde, teknolojiyle kurulan ilişkinin eleştirel bir 
temsili olarak da okunabilmektedir. 

Ayrıca yeni medya sanatı, mekân kavramını da dönüştürerek sanatın sergilenme biçimlerine 
alternatif modeller sunmaktadır. Fiziksel mekân ile dijital ortamın iç içe geçtiği hibrit alanlar, 
izleyicinin sanatla kurduğu ilişkiyi pasif izleme pratiğinden çıkararak çok duyulu ve katılımcı 
bir deneyime dönüştürmektedir. Bu durum, sanat izleyicisinin rolünü yeniden tanımlamakta; 
izleyici artık yalnızca eseri algılayan değil, onun biçimlenmesine doğrudan etki eden bir özne 
haline gelmektedir. Bu perspektiften değerlendirildiğinde dijital sanat ve yeni medya sanatı, 
teknolojik ilerlemenin bir sonucu olmanın ötesinde, çağdaş insanın dünyayı algılama, 
deneyimleme ve anlamlandırma biçimlerine dair önemli ipuçları sunmaktadır. Sanat, bu süreçte 
teknolojinin bir uzantısı değil; teknolojinin kültürel, estetik ve etik boyutlarını sorgulayan 
eleştirel bir alan olarak konumlanmaktadır. 

Toplumun bilgi, veri ve teknolojiyle kurduğu ilişkiyi görünür kılan eleştirel bir sanatsal pratik 
olarak değerlendirilebilir. Bu yönüyle yeni medya sanatı, yalnızca güncel sanatsal üretim 
biçimlerini değil, aynı zamanda gelecekte sanatın nasıl üretileceğine, deneyimleneceğine ve 
anlamlandırılacağına dair önemli bir düşünsel zemin sunmaktadır. Bu bağlamda dijital sanat ve 
yeni medya sanatı, yalnızca çağdaş sanatın bir alt alanı olarak değil; dijital çağın düşünme, 
algılama ve deneyimleme biçimlerini yeniden tanımlayan eleştirel bir sanat olarak 
değerlendirilmelidir. 

 

 

 

 
  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

57

KAYNAKÇA 
 
Brey, A., (2021). Digital Art History In 2021. History Compass, s.2 
 
Demir, H.İ., (2025). Metaverse ve Sanal Gerçeklik Bağlamında, Sanat ve Tasarım Dergisi, 

2025, s.665 
 
Grau, O., (2016). New Media Art, Art History Book 
 
Manovich, L. (2001). The Language Of New Media. Mit Press. 
 
Kennedy, R.K., (2024). Introduction To Digital Art,Lemoore College, Ca, 2024, s.16 
 
Özeskici, Ş.K ve Çavdar, G.,(2021). Dijital Sanatın Sanal Gerçeklik ve Nft İle 

Değerlendirilmesi, s.60 
 
Özkanlı, Ü. (2023). Yeni Medya Sanatında Soyut Verileri Akışkan Formda Görselleştirme, 

Uygulamalı Bilimler Dergisi, s.185 
 
Paul, C. (2015). Digital Art. Thames & Hudson. 
 
Sağlamtimur, Z.Ö.,(2010). Dijital Sanat, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, s.213 
 
 
İnternet Kaynakça 
 
https 1://www.bitforms.art/artist/casey-reas 
https 2://www.pacegallery.com/exhibitions/rafael-lozano-hemmer-common-measures/ 
https 3://www.jeffreyshawcompendium.com/portfolio/legible-city/ 
https 4://refikanadol.com/works/machine-hallucination/ 
https 5://smarthistory.org/nam-june-paik-electronic-superhighway-continental-u-s-alaska-

hawaii/ 
https 6://Www.Beeple-Crap.Com/Viewing 
https 7://Gmunk.Com 
https 8://Calmtech.Com/Papers/Designing-Calm-Technology 
https 9://Whitney.Org/Collection/Works/20588 
https 10://Www.Halcyongallery.Com/News/176-David-Hockney-S-Ipad-Drawings-Five-

Things-To-Know/?Utm 
 
Görsel Kaynakça 
 
Resim 1: Www.Beeple-Crap.Com/Viewing 
Resim 2: https://gmunk.com 
Resim 3: https://calmtech.com/papers/designing-calm-technology 
Resim 4: Https://Whitney.Org/Collection/Works/20588 
Resim 5: https://medium.com/danae/how-artists-connect-with-digital-versus-physical-

painting-the-case-of-david-hockney-a85b23f1c9a 
Resim 6: Gülçin Çavdar Arşivi, 2025. 
Resim 7: https://manovich.art/terra_sovietica 
Resim 8: https://www.jeffreyshawcompendium.com/portfolio/legible-city/ 



58

Şirin KOÇAK, Gülçin ÇAVDAR

Resim 9: https://refikanadol.com/works/machine-hallucination/ 
Resim 10: https://smarthistory.org/nam-june-paik-electronic-superhighway-continental-u-s-

alaska-hawaii/ 
 
 



BÖLÜM 5

 POSTHÜMANİST NESNE’DEN 
ÖZNE’YE: PICCININI, DION VE 
DE BRUYCKERE ESERLERİNİN 

FENOMENOLOJİK-
GÖSTERGEBİLİMSEL ANALİZİ

 

Arzu UYSAL1, Nida BOZDİK2 

1  Prof. Dr. Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, arzu.guldali@gmail.com, ORCID: 0000-0003-2124-7902
2  Doktora Öğrencisi, Mersin Üniversitesi Eğitim Fakültesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, nidabozdik@gmail.com, ORCID: 0000-0003-
1270-2301



60

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

İnsan, tarihsel varoluşu boyunca karşılaştığı kayıplar ve kırılmalar karşısında varlığını 
sürdürmek üzere yeni yollar bulmuştur. Büyük savaşların, doğa olaylarının, hastalıkların ve 
ekonomik krizlerin bir şekilde üstesinden gelerek, kendisini dünya üzerinde söz sahibi tek aktör 
olarak ilan etmiştir. Doğa ve diğer canlı varlıklar karşısında insana atfedilen ayrıcalık, dünyanın 
insan merkezli bir düzen anlayışı doğrultusunda yeniden tasarlanmasına neden olmuştur.  Kökenleri 
Antik Yunan’a uzanan üstünlük fikri, insanın merkezde konumlandırıldığı bir dünya tasavvurunun 
Rönesans hümanizmiyle birlikte ideolojik bir forma bürünmesiyle şekillenmiştir. Bu ‘‘üstünlük’’ 
kaygısı, doğa ve diğer türlerin insan yararına araçsallaştırılmasını meşrulaştıran bir bakış açısı 
yaratmıştır. İnsan merkezli yaklaşım kısa vadede pozitif yönde bir kontrol duygusu yaratmış olsa 
da, uzun vadede ekolojik yıkımların, türlerarası eşitsizliklerin ve küresel krizlerin başlıca 
nedenlerinden biri haline gelmiştir. Pico della Mirandola’nın (1486) “İnsanlığın Onuru Üzerine 
Söylev” adlı manifestosunda insanı önceden belirlenmiş bir özle tanımlamak yerine kendini kurma 
yetisine sahip bir varlık olarak görmesi, Descartes’ın hayvan bedenini karmaşık bir otomaton ya da 
saat mekanizması gibi işleyen bir sistem olarak değerlendirmesi ve Kant’ın ahlaki özerkliği yalnızca 
akıl sahibi insanlara özgü kabul etmesi, hümanist düşünceyi ontolojik hiyerarşinin tepesine 
taşımıştır. Heidegger’in (1995) 1929–30 derslerinde geliştirdiği “hayvan dünyaca fakirdir” 
(weltarm) tezi, hümanist ontolojinin en keskin ifadelerinden biridir. İnsan techne yoluyla dünya 
açarken hayvan yalnızca kapalı bir çevre (Umwelt) içinde var olur. Buradaki ontolojik ayrım, 
modern dönemde hayvanat bahçeleri, viviseksiyon laboratuvarları, endüstriyel hayvancılık ve 
biyoteknolojik manipülasyonlarla birlikte kurumsal yapılarda somutlaşmıştır. 

      Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren insan merkezli hiyerarşik düzenin sorgulanmaya 
başlandığı görülmektedir. Hiroşima ve Nagazaki’ye atılan atom bombaları, Vietnam Savaşı’nda 
napalm kullanımı, Çernobil ve Bhopal felaketleri, hızlanan kitlesel tür kayıpları, derinleşen iklim 
krizi ve 2020 yılı ile birlikte küresel ölçekte deneyimlenen Covid-19 pandemisi, insanın doğa ve 
diğer varlık biçimleri üzerinde mutlak egemen olmasının yıkıcı sonuçlarını açık biçimde ortaya 
koymuştur. Sonuçlar yalnızca çevresel yıkımlarla sınırlı kalmamakta, aynı zamanda insanın varlık 
anlayışını da temelden sarsmaktadır. İnsan, kendisini istisnai bir varlık olarak tanımlayan bu 
düşünce yapısı aracılığıyla, bizzat kendi varoluş koşullarını tehdit eden bir süreci üretmektedir. 
Kırılma hattı üzerinde şekillenen posthümanizm yaklaşımı, hümanist düşüncenin bütünüyle sona 
erdiğini değil, insanı merkeze alan ontolojik ve etik çerçevenin aşılması gerektiğini savunmaktadır.  

      Çalışmada, posthümanist teorinin hayvan temsiline ilişkin ortaya koyduğu dönüşüm, çağdaş 
sanat eserleri üzerinden analitik bir çerçevede ele alınmıştır. Bu bağlamda Patricia Piccinini, Mark 
Dion ve Berlinde De Bruyckere’nin seçme eserleri üzerinden, hayvan figürünün geleneksel olarak 
pasif bir nesne olmaktan çıkıp etkin bir özne haline gelme sürecinin analiz edilmesi amaçlanmıştır. 
Çalışmanın yöntemsel çerçevesi nitel araştırma yöntemlerine dayanır. Bu çerçeve, izleyicinin eserle 
doğrudan duyusal ilişki kurmasını temel alan fenomenolojik yaklaşım ile görsel göstergelerin 
kültürel ve anlamsal katmanlarını inceleyen göstergebilim analizinin eş zamanlı kullanımı 
oluşturmaktadır.  

      1. Hümanizmden Posthümanizme Geçiş 

      Posthümanizm kavramının hümanizm düşüncesinden başlayarak ele alınması, yaklaşımın 
dayandığı felsefi zeminin daha sağlıklı biçimde anlaşılmasına olanak sağlayacaktır. Davies’e (2001) 
göre hümanizm teriminin kökeni, hem “insan” (human) hem de “mütevazı” (humble) anlamlarıyla 
ilişkilendirilerek Latince’de “toprak” ya da “yeryüzü” anlamına gelen humus sözcüğüne 
dayanmaktadır. Etimolojik bağlam, insanı kökensel olarak yeryüzüne ait bir varlık olarak 
göstermekte ve hümanist düşüncenin temel referans noktalarından birini oluşturmaktadır. “Felsefi 
ve edebi bir düşünce olan hümanizm İtalya’da 14.yy’ın 2. yarısında ortaya çıkıp modern kültürün 
önemli bir unsuru olarak Avrupa’nın diğer şehirlerine de yayılmıştır. Hümanizm insanın değerini 
kabul eden, onu her şeyin ölçütü olarak tanımlayan, insanın doğasını, yetilerini ya da ilgilerini konu 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

61
 

İnsan, tarihsel varoluşu boyunca karşılaştığı kayıplar ve kırılmalar karşısında varlığını 
sürdürmek üzere yeni yollar bulmuştur. Büyük savaşların, doğa olaylarının, hastalıkların ve 
ekonomik krizlerin bir şekilde üstesinden gelerek, kendisini dünya üzerinde söz sahibi tek aktör 
olarak ilan etmiştir. Doğa ve diğer canlı varlıklar karşısında insana atfedilen ayrıcalık, dünyanın 
insan merkezli bir düzen anlayışı doğrultusunda yeniden tasarlanmasına neden olmuştur.  Kökenleri 
Antik Yunan’a uzanan üstünlük fikri, insanın merkezde konumlandırıldığı bir dünya tasavvurunun 
Rönesans hümanizmiyle birlikte ideolojik bir forma bürünmesiyle şekillenmiştir. Bu ‘‘üstünlük’’ 
kaygısı, doğa ve diğer türlerin insan yararına araçsallaştırılmasını meşrulaştıran bir bakış açısı 
yaratmıştır. İnsan merkezli yaklaşım kısa vadede pozitif yönde bir kontrol duygusu yaratmış olsa 
da, uzun vadede ekolojik yıkımların, türlerarası eşitsizliklerin ve küresel krizlerin başlıca 
nedenlerinden biri haline gelmiştir. Pico della Mirandola’nın (1486) “İnsanlığın Onuru Üzerine 
Söylev” adlı manifestosunda insanı önceden belirlenmiş bir özle tanımlamak yerine kendini kurma 
yetisine sahip bir varlık olarak görmesi, Descartes’ın hayvan bedenini karmaşık bir otomaton ya da 
saat mekanizması gibi işleyen bir sistem olarak değerlendirmesi ve Kant’ın ahlaki özerkliği yalnızca 
akıl sahibi insanlara özgü kabul etmesi, hümanist düşünceyi ontolojik hiyerarşinin tepesine 
taşımıştır. Heidegger’in (1995) 1929–30 derslerinde geliştirdiği “hayvan dünyaca fakirdir” 
(weltarm) tezi, hümanist ontolojinin en keskin ifadelerinden biridir. İnsan techne yoluyla dünya 
açarken hayvan yalnızca kapalı bir çevre (Umwelt) içinde var olur. Buradaki ontolojik ayrım, 
modern dönemde hayvanat bahçeleri, viviseksiyon laboratuvarları, endüstriyel hayvancılık ve 
biyoteknolojik manipülasyonlarla birlikte kurumsal yapılarda somutlaşmıştır. 

      Yirminci yüzyılın ikinci yarısından itibaren insan merkezli hiyerarşik düzenin sorgulanmaya 
başlandığı görülmektedir. Hiroşima ve Nagazaki’ye atılan atom bombaları, Vietnam Savaşı’nda 
napalm kullanımı, Çernobil ve Bhopal felaketleri, hızlanan kitlesel tür kayıpları, derinleşen iklim 
krizi ve 2020 yılı ile birlikte küresel ölçekte deneyimlenen Covid-19 pandemisi, insanın doğa ve 
diğer varlık biçimleri üzerinde mutlak egemen olmasının yıkıcı sonuçlarını açık biçimde ortaya 
koymuştur. Sonuçlar yalnızca çevresel yıkımlarla sınırlı kalmamakta, aynı zamanda insanın varlık 
anlayışını da temelden sarsmaktadır. İnsan, kendisini istisnai bir varlık olarak tanımlayan bu 
düşünce yapısı aracılığıyla, bizzat kendi varoluş koşullarını tehdit eden bir süreci üretmektedir. 
Kırılma hattı üzerinde şekillenen posthümanizm yaklaşımı, hümanist düşüncenin bütünüyle sona 
erdiğini değil, insanı merkeze alan ontolojik ve etik çerçevenin aşılması gerektiğini savunmaktadır.  

      Çalışmada, posthümanist teorinin hayvan temsiline ilişkin ortaya koyduğu dönüşüm, çağdaş 
sanat eserleri üzerinden analitik bir çerçevede ele alınmıştır. Bu bağlamda Patricia Piccinini, Mark 
Dion ve Berlinde De Bruyckere’nin seçme eserleri üzerinden, hayvan figürünün geleneksel olarak 
pasif bir nesne olmaktan çıkıp etkin bir özne haline gelme sürecinin analiz edilmesi amaçlanmıştır. 
Çalışmanın yöntemsel çerçevesi nitel araştırma yöntemlerine dayanır. Bu çerçeve, izleyicinin eserle 
doğrudan duyusal ilişki kurmasını temel alan fenomenolojik yaklaşım ile görsel göstergelerin 
kültürel ve anlamsal katmanlarını inceleyen göstergebilim analizinin eş zamanlı kullanımı 
oluşturmaktadır.  

      1. Hümanizmden Posthümanizme Geçiş 

      Posthümanizm kavramının hümanizm düşüncesinden başlayarak ele alınması, yaklaşımın 
dayandığı felsefi zeminin daha sağlıklı biçimde anlaşılmasına olanak sağlayacaktır. Davies’e (2001) 
göre hümanizm teriminin kökeni, hem “insan” (human) hem de “mütevazı” (humble) anlamlarıyla 
ilişkilendirilerek Latince’de “toprak” ya da “yeryüzü” anlamına gelen humus sözcüğüne 
dayanmaktadır. Etimolojik bağlam, insanı kökensel olarak yeryüzüne ait bir varlık olarak 
göstermekte ve hümanist düşüncenin temel referans noktalarından birini oluşturmaktadır. “Felsefi 
ve edebi bir düşünce olan hümanizm İtalya’da 14.yy’ın 2. yarısında ortaya çıkıp modern kültürün 
önemli bir unsuru olarak Avrupa’nın diğer şehirlerine de yayılmıştır. Hümanizm insanın değerini 
kabul eden, onu her şeyin ölçütü olarak tanımlayan, insanın doğasını, yetilerini ya da ilgilerini konu 

 

edinen bir felsefedir” (Kale, 1992, s.763). Ortaçağ boyunca hakim olan kusursuz tanrı anlayışı 
karşısında insan kendini, henüz yetkinliğe ulaşmamış biçimde tanımlamıştır. Hümanist düşünce 
çerçevesinde insan, başlangıçta tamamlanmış bir varlık olarak değil, eksiklikler taşıyan ve kendini 
gerçekleştirmesi gereken bir oluş hali içinde ele alınmaktadır. Eğitimin temel amacı da insanı ideal 
bir varlık düzeyine yaklaştırmak ve onu kendi yetkinliğine ulaştırmaktır (Taftalı, 2017, s.211). 

İdealleştirilmiş insan anlayışı, insanı diğer canlı varlıklardan ayrıştıran bir düşünce biçimini 
beraberinde getirmiştir. Uzun bir tarihsel dönem boyunca toplumsal, bilimsel ve kültürel alanlarda 
geliştirilen pek çok kuramsal ve pratik inşa, insanı merkeze alan bir perspektif üzerinden 
şekillenmiştir. Ancak zaman içerisinde değişen dünya koşulları, insan merkezli düşünce sisteminin 
sınırlarını ve sorunlu yönlerini görünür kılmıştır. Özellikle ekolojik, etik ve ontolojik düzlemlerde 
ortaya çıkan kırılmalar, bu düzenin sorgulanmasına ve daha kapsayıcı yaklaşımların gündeme 
gelmesine zemin hazırlamıştır. Posthümanizm, insan üstünlüğünü eleştirel bir bakışla yeniden 
değerlendirmekte ve eleştiriyi sanat pratikleri üzerinden tartışmaya açmaktadır. 1990’lı yıllardan 
itibaren kuramsal literatürde giderek daha görünür hale gelen posthümanizm, insanın ahlaki 
dünyanın tek ve değişmez gerçeği olduğu varsayımına yönelttiği eleştirilerle dikkat çekmektedir. 
Posthümanizmde kullanılan “post” ön eki, post-war teriminde olduğu gibi kronolojik bir 
“sonrasına” değil, hümanist düşüncenin sınırlarının aşılmasına işaret eden “ötesine” karşılık 
gelmektedir. Türkçe literatürde sıklıkla “insan sonrası” biçiminde çevrilen kavramın “insan ötesi” 
olarak kullanılması daha isabetli görülmektedir (Ballı, 2020, s.45). Posthümanizm aynı zamanda 
etik bir pozisyon olarak ele alınmakta ve hayvan çalışmalarıyla kurduğu güçlü ilişki üzerinden 
tartışılmaktadır. Wolfe, insan merkezci eleştirel söylemin sorgulanmasına olanak tanıyan ve insan 
dışı varlıkların tanınması için kavramsal bir alan açan kuramsal bir tartışma başlatmaktadır. Bu 
tartışma, posthümanizmin yalnızca mevcut insani faaliyetleri, disiplinleri ve bilgi biçimlerini 
yeniden düşünmeye yönelik bir kuramsal araç olarak kullanılmasının ötesine geçebilecek 
potansiyeller sunmaktadır (Hannah, 2020, s.31). 

      2.Posthümanizm Üzerinden Hayvan Temsili ve Akrabalık Kavramı 

       Antik çağlardan itibaren hayvanlar sanatta çoğunlukla tanrısal güçlerin eşlikçileri ya da doğa 
kuvvetlerinin simgeleri olarak betimlenmiştir. Ortaçağ bestiaryumlarında yer alan alegorik hayvan 
betimleri, insan erdemlerinin ve kusurlarının taşıyıcısı olarak iki temelli kurgulanmıştır. Rönesans 
döneminde temsiller özellikle dini alegoriler ile güç ve erdem anlatıları içinde şekillenmiştir. 
Rönesans sonrası dönemde ise hayvan temsili, büyük ölçüde doğanın estetize edilmesi ya da insanın 
doğa üzerindeki hakimiyetinin bir göstergesi haline gelmiştir. Berger’e (1980) göre tarihsel süreçte 
hayvan imgeleri, insanın doğayla kurduğu iktidar ilişkilerinin görsel bir yansıması olarak işlev 
görmüştür. Modern sanat pratiklerinde hayvan temsilleri, çoğunlukla hayvanın egzotikleştirilmiş bir 
“öteki” olarak kurgulandığı, av sahneleri ve hayvanat bahçesi imgeleri aracılığıyla insanın doğa 
üzerindeki kontrol arzusunun görsel olarak yeniden üretildiği bir temsil rejimi içerisinde ele 
alınmıştır. Baker (2000), postmodern sanat bağlamında temsillerin sabit ve bütüncül anlamlar 
üretmekten ziyade parçalı ve sorgulayıcı bir estetik yapı ortaya koyduğunu vurgulayarak modern 
sanatın yerleşik hayvan imgelerinin eleştirel biçimde yeniden düşünülmesi gerektiğini 
vurgulamaktadır. Eleştirel zemin, posthümanist yaklaşımlar çerçevesinde hayvanın sanat eserindeki 
varlığını sorgulayarak türlerarası ilişkinin etik bir aktörü olarak ele alınmasını mümkün kılan 
düşünsel bir dönüşüme işaret etmektedir. Hayvan temsili, çağdaş sanatta yalnızca görsel bir unsur 
değil, aynı zamanda düşünsel bir sorgulama alanı haline gelmiştir. Posthümanist estetik dönüşümü 
kuramsal düzeyde temellendirmektedir. Donna Haraway, posthümanist estetiğin temel ilkelerini 
“yoldaş türler” kavramı üzerinden açıklamakta ve insan ile hayvan arasındaki karşılıklı dönüşüm ve 
birlikte evrim olasılıklarını vurgulamaktadır. Haraway’e (2016) göre posthümanist yaklaşım, sanat 
pratiğini türlerarası bir diyalog alanı olarak yeniden tanımlar. Hayvan sadece bir temsil nesnesi 
değil, sanatsal sürecin etkin bir katılımcısıdır ve sanat eseri insan ile hayvanın birbirini karşılıklı 
olarak dönüştürdüğü bir buluşma alanına dönüşmektedir. 



62

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

Akrabalık (kinship) kavramı geleneksel olarak aile içindeki bireyler ya da belirli bir soy birliği 
içindeki kişiler arasındaki ilişkileri tanımlamak üzere kullanılmaktadır. Ancak biyolog, filozof ve 
posthümanist düşünür Donna J. Haraway kavramın insan dışı varlıkları da kapsayacak şekilde 
genişletilip genişletilemeyeceğini sorgulamaktadır. Haraway yeryüzünde gelişen çok türlü yaşam 
biçimlerinin sürekliliğinin insan ve insan olmayan varlıklar arasında kurulan yeni akrabalık 
ilişkilerine bağlı olduğunu ileri sürmektedir. Sorgulama insan merkezci düşünce biçimlerinin 
ötesine geçerek “bizden olmayan” ya da henüz evcilleştirilmemiş varlıklar arasında nasıl ilişkiler 
kurulabileceğini kavramsallaştırmaya yönelik bir çağrı niteliği taşımaktadır (Gajewska, 2023, 
s.179). Rosi Braidotti (2013) posthümanizmi “zoe-merkezcilik” kavramı üzerinden ele almakta ve 
zoe (yaşamın kendisi) ile bios (nitelikli ve siyasal yaşam) arasında hümanist düşüncede kurulan 
ayrımı sorgulamaktadır. Benzer biçimde Donna Haraway (2016) ilişkisel ağı “dokunaçsal düşünme” 
(tentacular thinking) ve “Chthulucene” (çok türlü çağ) kavramlarıyla açıklamakta ve Antroposen 
(İnsan Çağı) söylemi yerine türlerarası etkileşimlere ve simbiyotik birlikteliklere dayalı çok türlü bir 
çağ tasavvuru önermektedir. İnsan diğer türlerle kurduğu ilişkiler içinde karşılıklı etkileşim ve 
birlikte olma süreçleri aracılığıyla var olmaktadır. Cary Wolfe’un posthümanizm yaklaşımı Hannah 
Glasson’un (2020) değerlendirmesinde vurgulandığı üzere insan merkezci düşüncenin eleştirisi 
üzerine temellenmektedir. Glasson’a göre Wolfe posthümanizmi, antroposentrik bakış açısını 
eleştiren ve konuyu çözümlemeye açan bir kuramsal çerçeve olarak ele almakta ve hayvan 
çalışmalarını yaklaşımın merkezine yerleştirmektedir. Posthümanizm hayvanı “insan gibi” 
düşünmeye indirgemek yerine insan dışı öznelliklerin kendi başlarına var olma biçimlerini kabul 
etmeyi önermektedir. Düşünsel yönelim Derrida’nın (2008) “hayvan bana bakıyor” sorusu etrafında 
geliştirdiği eleştirel sorgulamayla kesişmektedir. Hayvanın bakışı insanın kendini şeffaf görme 
yanılsamasını kıran bir epistemolojik eşik olarak ortaya çıkmaktadır. 

      Gemuend’in değerlendirmesinde vurguladığı üzere posthümanist perspektif sanatsal ve kültürel 
temsillerde de insan merkezci bakışın çözülmesine zemin hazırlamakta ve hayvan temsilinin 
geleneksel hiyerarşik biçimlerinin dönüştürülmesini mümkün kılmaktadır (Gemuend, 2021, s. 137–
138). 21. yüzyıl sanat pratikleri hayvanı salt bir temsil nesnesi olmaktan çıkararak etkin bir 
katılımcı statüsüne yükseltmektedir. Paradigma değişimi posthümanist düşüncenin estetik alandaki 
en radikal tezahürlerinden biri olarak değerlendirilmektedir. Joseph Beuys’un “I Like America” ve 
“America Likes Me” (1974) performansındaki çakal ile Pierre Huyghe’nin insan dışı aktörleri 
merkeze alan enstalasyonları hayvan öznelliğinin sanat tarihinde kurucu bir unsur olarak tanındığı 
bir kırılmaya işaret etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 1. Pierre Huyghe, İsimsiz, 2012 

Sanatta posthümanist yaklaşım insan merkezli düşünceyi sorun haline getirerek hayvanları 
yalnızca “diğer” ya da estetik bir imge olarak görmemekte ve onları özerk varlıklar ile etkin özneler 
olarak ele almaktadır.  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

63
 

Akrabalık (kinship) kavramı geleneksel olarak aile içindeki bireyler ya da belirli bir soy birliği 
içindeki kişiler arasındaki ilişkileri tanımlamak üzere kullanılmaktadır. Ancak biyolog, filozof ve 
posthümanist düşünür Donna J. Haraway kavramın insan dışı varlıkları da kapsayacak şekilde 
genişletilip genişletilemeyeceğini sorgulamaktadır. Haraway yeryüzünde gelişen çok türlü yaşam 
biçimlerinin sürekliliğinin insan ve insan olmayan varlıklar arasında kurulan yeni akrabalık 
ilişkilerine bağlı olduğunu ileri sürmektedir. Sorgulama insan merkezci düşünce biçimlerinin 
ötesine geçerek “bizden olmayan” ya da henüz evcilleştirilmemiş varlıklar arasında nasıl ilişkiler 
kurulabileceğini kavramsallaştırmaya yönelik bir çağrı niteliği taşımaktadır (Gajewska, 2023, 
s.179). Rosi Braidotti (2013) posthümanizmi “zoe-merkezcilik” kavramı üzerinden ele almakta ve 
zoe (yaşamın kendisi) ile bios (nitelikli ve siyasal yaşam) arasında hümanist düşüncede kurulan 
ayrımı sorgulamaktadır. Benzer biçimde Donna Haraway (2016) ilişkisel ağı “dokunaçsal düşünme” 
(tentacular thinking) ve “Chthulucene” (çok türlü çağ) kavramlarıyla açıklamakta ve Antroposen 
(İnsan Çağı) söylemi yerine türlerarası etkileşimlere ve simbiyotik birlikteliklere dayalı çok türlü bir 
çağ tasavvuru önermektedir. İnsan diğer türlerle kurduğu ilişkiler içinde karşılıklı etkileşim ve 
birlikte olma süreçleri aracılığıyla var olmaktadır. Cary Wolfe’un posthümanizm yaklaşımı Hannah 
Glasson’un (2020) değerlendirmesinde vurgulandığı üzere insan merkezci düşüncenin eleştirisi 
üzerine temellenmektedir. Glasson’a göre Wolfe posthümanizmi, antroposentrik bakış açısını 
eleştiren ve konuyu çözümlemeye açan bir kuramsal çerçeve olarak ele almakta ve hayvan 
çalışmalarını yaklaşımın merkezine yerleştirmektedir. Posthümanizm hayvanı “insan gibi” 
düşünmeye indirgemek yerine insan dışı öznelliklerin kendi başlarına var olma biçimlerini kabul 
etmeyi önermektedir. Düşünsel yönelim Derrida’nın (2008) “hayvan bana bakıyor” sorusu etrafında 
geliştirdiği eleştirel sorgulamayla kesişmektedir. Hayvanın bakışı insanın kendini şeffaf görme 
yanılsamasını kıran bir epistemolojik eşik olarak ortaya çıkmaktadır. 

      Gemuend’in değerlendirmesinde vurguladığı üzere posthümanist perspektif sanatsal ve kültürel 
temsillerde de insan merkezci bakışın çözülmesine zemin hazırlamakta ve hayvan temsilinin 
geleneksel hiyerarşik biçimlerinin dönüştürülmesini mümkün kılmaktadır (Gemuend, 2021, s. 137–
138). 21. yüzyıl sanat pratikleri hayvanı salt bir temsil nesnesi olmaktan çıkararak etkin bir 
katılımcı statüsüne yükseltmektedir. Paradigma değişimi posthümanist düşüncenin estetik alandaki 
en radikal tezahürlerinden biri olarak değerlendirilmektedir. Joseph Beuys’un “I Like America” ve 
“America Likes Me” (1974) performansındaki çakal ile Pierre Huyghe’nin insan dışı aktörleri 
merkeze alan enstalasyonları hayvan öznelliğinin sanat tarihinde kurucu bir unsur olarak tanındığı 
bir kırılmaya işaret etmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 1. Pierre Huyghe, İsimsiz, 2012 

Sanatta posthümanist yaklaşım insan merkezli düşünceyi sorun haline getirerek hayvanları 
yalnızca “diğer” ya da estetik bir imge olarak görmemekte ve onları özerk varlıklar ile etkin özneler 
olarak ele almaktadır.  

 

Yukarıdaki bilgilerden hareketle hayvan temsilinin evrelerini aşağıdaki gibi özetleyebiliriz; 

• Antik Çağ: Hayvanlar, tanrıların eşlikçisi olarak görüldü.  
• Ortaçağ: Alegorik hayvan figürleri ahlaki ve dini anlamlar taşırdı. 
• Rönesans ve Erken Modern: Hayvanlar, egzotik ve bilinmeyen varlıklar şeklinde resmedildi. 
• Modern Dönem ve Sanayi Devrimi: Hayvan temsilleri insanın kontrolüne vurgu yaptı. 
• 19.-20. yüzyıl başı: Hayvanlar, insan duygularının (sadakat, yalnızlık, masumiyet…) 

metaforu oldu. 
• 20. yüzyıl: Temsil, insan merkezli değerlerin eleştirisine dönüştü. 
• 21. yüzyıl ve sonrası: Hayvanlar, aktif ve bağımsız özneler olarak yer aldı. 

 

 

 

 

 

 

Görsel 2. Hayvan Temsilinin Evreleri 

3. Eser Okumaları ve Bulgular 

3.1. Okuma Yöntemi: Fenomenolojik ve Göstergebilimsel Analizin Kullanımı 

      Çalışmada yer alan eser okumaları, fenomenolojik yaklaşım ve göstergebilimsel çözümlemenin 
entegre edildiği iki bütünleşik yöntem çerçevesinde gerçekleştirilmiştir. Söz konusu yöntemler, 
posthümanist kuramsal zemin doğrultusunda sanat eserlerini hem izleyicinin bedensel ve duyusal 
deneyimi üzerinden hem de anlam üreten göstergeler bütünü olarak ele almaktadır. Bu yöntem ile 
eserler, genelleştirilmiş temaların taşıyıcısı olmaktan çıkarak, izleyiciyle kurdukları ilişki üzerinden 
bilgi düzeyinde ve sembolik düzeylerde okunabilmektedir. Çalışmanın devamında, her iki yöntemin 
kuramsal temelleri ele alınarak, posthümanist bağlamda nasıl işlevselleştirildikleri örneklerle 
tartışılacak ve bu yöntemlerin birlikte kullanılmasının eser çözümlemelerine sağlayacağı katkılar 
incelenecektir. 

      Fenomenolojik yaklaşım, algı, duyumsama ve bedensel deneyim süreçlerini merkeze alarak 
izleyicinin eserle kurduğu ilişkiyi görünür kılar. Göstergebilimsel yöntem ise imgelerin kültürel, 
tarihsel ve mitolojik anlam üretme biçimlerini sorgulayarak temsillerin ardındaki söylemsel yapıları 
ortaya çıkarır. Her iki yöntemin bir arada kullanımı, posthümanist etik bağlamında sanat 
pratiklerinin duyusal ve sembolik düzeylerdeki işleyişini bütüncül biçimde değerlendirmeyi 
mümkün kılmaktadır. “Fenomenoloji, bireylerin belirli bir olgu veya kavram karşısındaki anlayış, 
duygu ve algılarını ifade etmelerini sağlayan nitel bir araştırma yöntemidir. Kökeni Yunanca 
'görünen' anlamına gelen phainomenon sözcüğüne dayanır. Bireyin dünyayı deneyimleme biçimine 
odaklanan bu yaklaşım, önceden kabul edilmiş kuramsal varsayımları askıya alır ve toplumsal 
olguları öznenin bilinçli yaşantısı üzerinden anlamlandırır” (Wallace ve Wolf, 2012, s. 297). 
Edmund Husserl, yirminci yüzyılın önemli felsefi akımlarından biri olan fenomenolojinin kurucusu 
olarak kabul edilmektedir. Husserl’e göre felsefe, soyut kuramsal sistemlerden değil, doğrudan 
doğruya şeylerin kendisinden, yani fenomenlerden hareket etmelidir (Öktem, 2005, s.28). 



64

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

      Lankford (1984), sanat eleştirisine yönelik fenomenolojik yaklaşımını, birbirini izleyen ancak 
işlevsel olarak iç içe geçen beş temel aşama üzerinden tanımlamaktadır. Bu aşamalar, sanat eserinin 
izleyici tarafından deneyimlenme sürecini betimleyici bir çerçevede ele almayı amaçlamaktadır. 
Bunları aşağıdaki gibi sıralayabiliriz; 

1. Alıcılık (receptiveness): İzleyicinin sanat eserine yönelik ön kabullerini ve değer 
yargılarını değiştirerek esere açık ve meraklı bir tutumla yaklaşmasını ifade etmektedir. Bu 
aşamada izleyici, eserin anlamını önceden belirlemekten kaçınarak, eserin duyusal ve algısal 
niteliklerinin kendini açmasına izin vermektedir. 

2. Yönelim (orienting): İzleyicinin eserle kurduğu algısal ilişkinin fiziksel ve 
mekansal koşullarının farkına varmasını kapsamaktadır. Aydınlatma, mekan, bakış açısı ve 
izleyicinin bedensel konumu gibi unsurların algıyı nasıl etkilediği bu aşamada 
değerlendirilmekte, izleyicinin eseri en uygun biçimde deneyimleyebilmesi 
amaçlanmaktadır. 

3. Paranteze Alma (bracketing): Eleştirel diyaloğun yalnızca eserin doğrudan 
algılanabilir nitelikleriyle sınırlanmasını öngörmektedir. Tarihsel, biyografik ya da 
bağlamsal bilgiler, ancak eserin algılanan anlamına doğrudan katkı sağladıkları ölçüde 
dikkate alınmaktadır. Bu aşama, eleştirinin odağının eserin kendisinde kalmasını 
sağlamaktadır. 

4. Yorumlayıcı Analiz (interpretive analysis): Eserin algılanan biçimsel özellikleri, 
simgesel anlamları ve bu özelliklerin izleyicide uyandırdığı duyguların birlikte ele alındığı 
çözümleme sürecidir. Lankford’a göre eleştirel diyaloğun asıl yoğunluğu bu aşamada ortaya 
çıkmakta, eserin anlamı betimleyici bir yorum yoluyla açığa çıkarılmaktadır. 

5. Sentez (synthesis): Önceki aşamalarda elde edilen algısal, duygusal ve anlamsal 
verilerin bütüncül bir yorum içinde bir araya getirilmesini ifade etmektedir. Bu aşamada 
izleyici, eserin kendisi için taşıdığı toplam anlamı formüle etmekte, ancak bu yorumun kesin 
ve mutlak olmadığı kabul edilmektedir. Lankford, her sentezin yeniden yorumlanmaya açık 
olduğunu vurgulamaktadır (Lankford,1984, ss.155-157). 

Göstergebilim analizi ise görsel üretimleri sabit anlam taşıyan nesneler olarak değil, işaret ve 
yorum ilişkisi içinde anlam kazanan dinamik göstergeler olarak değerlendirir (Shapiro, 1974). 
Göstergebilim olası anlamlandırıcı olayları meydana getiren en temeldeki ilkeleri ve ayrımlar 
dizgesini betimlemeyi hedefler. Göstergebilim felsefesi, “insan eylemleri ve nesneleri anlama sahip 
olduğuna göre, bu anlamı üreten bilinçli ya da bilinçsiz bir ayrımlar ve töreler dizgesinin var olması 
gerektiği varsayımına dayanır” (Culler, 2008, s. 82; akt. Bircan, 2015, s. 20). Göstergebilimsel 
çözümlemede araştırmacı, üst-dil düzeyinde hareket eder ve inceleme nesnesi olan dilin ya da 
görsel sistemin nasıl ortaya çıktığını ayrıntılı biçimde açıklamak zorunda değildir. Bu yaklaşımda 
önemli olan, bir öğenin söylem içinde yer aldığı anda hangi anlamı ürettiği ve toplam anlam 
yapısına nasıl katkı sağladığıdır. Barthes, göstergeyi tekil ve yalıtık bir birim olarak değil, söylemle 
kurduğu ilişki üzerinden yorumlar. Bu nedenle çözümleme, dilsel ya da biçimsel ayrıntılardan çok, 
göstergenin işlevine ve anlam üretme kapasitesine odaklanır. Bu bakış açısı, yazı ve görsel 
imgelerin aynı analitik düzlemde ele alınmasını mümkün kılar. Yazı da resim de göstergebilim 
açısından anlam taşıyan ve ileten birer göstergedir. Her ikisi de söylem düzeyinde işlev görür ve 
birer nesne-dil olarak değerlendirilir. Bu nedenle göstergebilimsel analizde yazı ile resim arasında 
hiyerarşik bir ayrım yapılmaz. Her iki ifade biçimi de, anlam üretim süreçleri açısından eşdeğer 
kabul edilerek çözümlenebilir (Barthes, 1996, s.184). Göstergebilimde anlam çözümlemesine katkı 
sağlayan yapılar, genel olarak üç temel unsur etrafında şekillenmektedir. Bunlar, anlam taşıyıcısı 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

65
 

      Lankford (1984), sanat eleştirisine yönelik fenomenolojik yaklaşımını, birbirini izleyen ancak 
işlevsel olarak iç içe geçen beş temel aşama üzerinden tanımlamaktadır. Bu aşamalar, sanat eserinin 
izleyici tarafından deneyimlenme sürecini betimleyici bir çerçevede ele almayı amaçlamaktadır. 
Bunları aşağıdaki gibi sıralayabiliriz; 

1. Alıcılık (receptiveness): İzleyicinin sanat eserine yönelik ön kabullerini ve değer 
yargılarını değiştirerek esere açık ve meraklı bir tutumla yaklaşmasını ifade etmektedir. Bu 
aşamada izleyici, eserin anlamını önceden belirlemekten kaçınarak, eserin duyusal ve algısal 
niteliklerinin kendini açmasına izin vermektedir. 

2. Yönelim (orienting): İzleyicinin eserle kurduğu algısal ilişkinin fiziksel ve 
mekansal koşullarının farkına varmasını kapsamaktadır. Aydınlatma, mekan, bakış açısı ve 
izleyicinin bedensel konumu gibi unsurların algıyı nasıl etkilediği bu aşamada 
değerlendirilmekte, izleyicinin eseri en uygun biçimde deneyimleyebilmesi 
amaçlanmaktadır. 

3. Paranteze Alma (bracketing): Eleştirel diyaloğun yalnızca eserin doğrudan 
algılanabilir nitelikleriyle sınırlanmasını öngörmektedir. Tarihsel, biyografik ya da 
bağlamsal bilgiler, ancak eserin algılanan anlamına doğrudan katkı sağladıkları ölçüde 
dikkate alınmaktadır. Bu aşama, eleştirinin odağının eserin kendisinde kalmasını 
sağlamaktadır. 

4. Yorumlayıcı Analiz (interpretive analysis): Eserin algılanan biçimsel özellikleri, 
simgesel anlamları ve bu özelliklerin izleyicide uyandırdığı duyguların birlikte ele alındığı 
çözümleme sürecidir. Lankford’a göre eleştirel diyaloğun asıl yoğunluğu bu aşamada ortaya 
çıkmakta, eserin anlamı betimleyici bir yorum yoluyla açığa çıkarılmaktadır. 

5. Sentez (synthesis): Önceki aşamalarda elde edilen algısal, duygusal ve anlamsal 
verilerin bütüncül bir yorum içinde bir araya getirilmesini ifade etmektedir. Bu aşamada 
izleyici, eserin kendisi için taşıdığı toplam anlamı formüle etmekte, ancak bu yorumun kesin 
ve mutlak olmadığı kabul edilmektedir. Lankford, her sentezin yeniden yorumlanmaya açık 
olduğunu vurgulamaktadır (Lankford,1984, ss.155-157). 

Göstergebilim analizi ise görsel üretimleri sabit anlam taşıyan nesneler olarak değil, işaret ve 
yorum ilişkisi içinde anlam kazanan dinamik göstergeler olarak değerlendirir (Shapiro, 1974). 
Göstergebilim olası anlamlandırıcı olayları meydana getiren en temeldeki ilkeleri ve ayrımlar 
dizgesini betimlemeyi hedefler. Göstergebilim felsefesi, “insan eylemleri ve nesneleri anlama sahip 
olduğuna göre, bu anlamı üreten bilinçli ya da bilinçsiz bir ayrımlar ve töreler dizgesinin var olması 
gerektiği varsayımına dayanır” (Culler, 2008, s. 82; akt. Bircan, 2015, s. 20). Göstergebilimsel 
çözümlemede araştırmacı, üst-dil düzeyinde hareket eder ve inceleme nesnesi olan dilin ya da 
görsel sistemin nasıl ortaya çıktığını ayrıntılı biçimde açıklamak zorunda değildir. Bu yaklaşımda 
önemli olan, bir öğenin söylem içinde yer aldığı anda hangi anlamı ürettiği ve toplam anlam 
yapısına nasıl katkı sağladığıdır. Barthes, göstergeyi tekil ve yalıtık bir birim olarak değil, söylemle 
kurduğu ilişki üzerinden yorumlar. Bu nedenle çözümleme, dilsel ya da biçimsel ayrıntılardan çok, 
göstergenin işlevine ve anlam üretme kapasitesine odaklanır. Bu bakış açısı, yazı ve görsel 
imgelerin aynı analitik düzlemde ele alınmasını mümkün kılar. Yazı da resim de göstergebilim 
açısından anlam taşıyan ve ileten birer göstergedir. Her ikisi de söylem düzeyinde işlev görür ve 
birer nesne-dil olarak değerlendirilir. Bu nedenle göstergebilimsel analizde yazı ile resim arasında 
hiyerarşik bir ayrım yapılmaz. Her iki ifade biçimi de, anlam üretim süreçleri açısından eşdeğer 
kabul edilerek çözümlenebilir (Barthes, 1996, s.184). Göstergebilimde anlam çözümlemesine katkı 
sağlayan yapılar, genel olarak üç temel unsur etrafında şekillenmektedir. Bunlar, anlam taşıyıcısı 

 

olarak işlev gören gösterge, göstergenin ilişkilendirildiği nesne ya da olgu ve bu göstergeyi kullanan 
ya da yorumlayan öznelerden oluşmaktadır (Çebi, 2007, s.98).  

Bu çalışmada kullanılan iki yaklaşımın kesişimi, sanat eserlerinin tekil bir bakışla değil, eş 
zamanlı ve ilişkisel düzlemler üzerinden ele alınmasını mümkün kılmaktadır. Fenomenolojik 
çözümleme, eserin izleyicide yarattığı duyusal-maddesel etkileşimi ön plana çıkarırken, 
göstergebilimsel okuma bu deneyimin içinden türeyen anlam yapılarını ve sembolik ilişkileri açığa 
çıkarmaktadır. Bu yaklaşım, sanatsal üretimi insan merkezli bir yorumla sınırlamadan, varlığı çoklu 
ilişkiler içinde değerlendirmeye imkân tanıyan bir analiz zemini sunmaktadır. İncelenen her eser, bu 
iki okuma biçiminin birlikte işletilmesiyle ele alınmış ve araştırmanın bulguları, söz konusu 
çözümleme sürecinden elde edilmiştir. 

Çalışmanın devamında Patricia Piccinini, Mark Dion ve Berlinde De Bruyckere’nin eserleri, 
fenomenolojik ve göstergebilimsel yöntemlerle ele alınacak böylece hayvan figürünün temsil 
nesnesinden özne haline dönüşümü irdelenecektir. 

3.2. Patricia Piccinini’nin ““Genç Aile ve Rahatlatıcı” Adlı Eserlerinin Okunması 

Bu kısımda Avustralyalı sanatçı Patricia Piccinini’nin “Genç Aile ve Rahatlatıcı” adlı 
hiperrealistik heykelleri incelenecektir. Çalışmalar insan ve hayvan genetiklerinin melezleştiği bir 
geleceği tasvir etmektedir. “Genç Aile” (The Young Family) (Görsel 3), 2003 yılında “We Are 
Family" serisi kapsamında çeşitli uluslararası sergilerde gösterilmiştir. Eser günümüzde Avustralya 
Ulusal Galerisi (National Gallery of Australia) koleksiyonunda yer almaktadır. Çalışmada silikon, 
fiberglas, insan saçı ve karma teknik malzemeleri kullanılmıştır. Organik doku, ten yüzeyi ve 
bedensel ayrıntılar son derece gerçekçi biçimde verilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 3. Patricia Piccinini, Genç Aile, 2003, Silikon, fiberglas, deri, insan saçı ve kontrplak, 
85,1x149,9x120 cm. 

      Fenomenolojik Okuma: "Genç Aile”, izleyiciyi temsili bir sahneyle değil, tensel bir yakınlıkla 
karşı karşıya bırakmaktadır. Melez anne figürünün iri ve ağır bedeni, mekânda güçlü bir varlık hissi 
üretmektedir. Bu bedensel ağırlık, izleyicinin algısını figürün maddeselliğine yönlendirmekte ve 
onu idealize edilmiş bir anne imgesinden uzaklaştırmaktadır. Memeli bir hayvanı çağrıştıran gövde 
formu ile insani yüz oranlarının bir aradalığı, izleyicinin alışıldık beden kategorilerini 
güncellemesini sağlamaktadır. Deri yüzeyindeki kırışıklıklar, damar izleri ve renk geçişleri, figürü 
sembolik bir temsilden çok yaşlanabilen, yorulabilen ve zamanla dönüşen bir beden olarak 



66

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

deneyimlenir hâle getirmektedir. Anne figürüne yaslanan yavruların yerleştirilişi, izleyicinin 
dikkatini görsel bir kompozisyondan ziyade bakım, temas ve bedensel yakınlık ilişkilerine 
yöneltmektedir. Yavruların küçük, yumuşak ve savunmasız bedenleri, izleyicide koruma ve 
kırılganlık duygularını eş zamanlı olarak tetiklemektedir. Ana figürün yorgun, sakin ve durağan yüz 
ifadesi, anneliği idealize eden kültürel imgelerden ayrılarak, bedensel yükü çaresizce hissettiren bir 
deneyim alanı oluşturmaktadır. Bu gerçekçi karşılaşma, izleyiciyi konforlu bir empati alanına değil, 
rahatsız edici bir yakınlığa davet etmekte ve insan ile hayvan arasındaki ayrımların algısal düzeyde 
yeniden düşünülmesine olanak tanımaktadır. 

Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde “Genç Aile”, yerde yüzüstü yatar pozisyonda 
betimlenmiş, insan ve hayvan özelliklerini birlikte taşıyan bir anne figürü ile onun etrafındaki 
yavrulardan oluşan üç boyutlu bir heykel çalışmasıdır. Silikon, fiberglas ve insan saçı gibi 
malzemelerle hipergerçekçi bir doku elde edilmiş, ana figürün bedeni iri, ağır ve yere temas eden 
bir yapıdadır. Gövde formu memeli bir hayvanı çağrıştırırken, yüz bölgesinde insani oranlar ve 
ifadeler belirginleşmektedir. Deri yüzeyi gerçekçi biçimde modellenmiş, ciltte kırışıklıklar, damar 
izleri ve renk geçişleri ayrıntılı şekilde işlenmiştir. Anne figürünün etrafında ve bedenine yaslanmış 
hâlde üç yavru yer almaktadır. Yavrulardan iki tanesi, melez annenin göğüs ve karın bölgesine yakın 
emme pozisyonundayken, diğer yavru daha uzakta yere uzanmış hâlde betimlenmiştir.  

Yan anlam düzeyinde “Genç Aile”, insan merkezli annelik, beden ve bakım kavrayışlarını 
kökten sorgulayan eleştirel bir temsil alanı oluşturmaktadır. Yatay pozisyondaki anne figürü, insanın 
doğa karşısındaki baskın duruşunu reddeden bir bedensellik önermektedir. Memeli bir hayvanı 
çağrıştıran gövde formu ile insani yüz ifadelerinin bir arada sunulması, türlerarası sınırların sabit ve 
mutlak olmadığına işaret etmektedir. Bu melez beden, insanı ahlaki ve biyolojik merkez olarak 
gören hümanist düşüncenin altını oymakta ve bedeni türlerarası sürekliliğin bir düğüm noktası 
olarak yeniden tanımlamaktadır. Deri yüzeyindeki kırışıklıklar, damar izleri ve yıpranmışlık 
vurgusu, anneliğin idealize edilmiş ve steril imgelerini geçersiz kılmakta, bakım emeğini bedensel 
bir yük ve süreklilik hâli olarak görünür kılmaktadır. Anne figürüne yaslanan ve emme 
pozisyonundaki yavrular, bakım ve beslenmenin yalnızca insana özgü bir pratik olmadığını 
vurgularken, daha uzakta duran yavru, bağımlılık ve özerklik arasındaki geçişken ilişkiyi ima 
etmektedir. Yavruların savunmasız ve kırılgan bedenleri, posthümanist etik bağlamında insan dışı 
varlıkların da korunmaya değer öznelikler taşıdığını düşündürmektedir. Ana figürün yorgun ve 
durağan yüz ifadesi, insana ait anneliği kutsallaştıran anlatılardan uzaklaşarak, türlerarası yaşamın 
ortak kırılganlığını ve bakımın karşılıklı bağımlılığa dayalı doğasını öne çıkarmaktadır. Böylece 
eser, türlerarası hiyerarşik ayrımları aşındırarak yaşamın merkezine karşılıklı bağımlılığı yerleştiren 
posthümanist bir anlam katmanı üretmektedir. 

Piccinini’nin diğer eseri “Rahatlatıcı” (Görsel 4) 2010 yılında birçok uluslararası sergide 
izleyici ile buluşmuştur. Günümüzde Art Gallery of New South Wales’de sergilenmektedir. Eserde 
silikon, fiberglas, reçine, insan saçı ve karma teknik kullanılmıştır. Piccinini’nin insan dışı yaşam 
formları ile empati, bakım ve etik ilişkiler üzerine yoğunlaştığı dönem çalışmalarından biridir. 

 

 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

67
 

deneyimlenir hâle getirmektedir. Anne figürüne yaslanan yavruların yerleştirilişi, izleyicinin 
dikkatini görsel bir kompozisyondan ziyade bakım, temas ve bedensel yakınlık ilişkilerine 
yöneltmektedir. Yavruların küçük, yumuşak ve savunmasız bedenleri, izleyicide koruma ve 
kırılganlık duygularını eş zamanlı olarak tetiklemektedir. Ana figürün yorgun, sakin ve durağan yüz 
ifadesi, anneliği idealize eden kültürel imgelerden ayrılarak, bedensel yükü çaresizce hissettiren bir 
deneyim alanı oluşturmaktadır. Bu gerçekçi karşılaşma, izleyiciyi konforlu bir empati alanına değil, 
rahatsız edici bir yakınlığa davet etmekte ve insan ile hayvan arasındaki ayrımların algısal düzeyde 
yeniden düşünülmesine olanak tanımaktadır. 

Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde “Genç Aile”, yerde yüzüstü yatar pozisyonda 
betimlenmiş, insan ve hayvan özelliklerini birlikte taşıyan bir anne figürü ile onun etrafındaki 
yavrulardan oluşan üç boyutlu bir heykel çalışmasıdır. Silikon, fiberglas ve insan saçı gibi 
malzemelerle hipergerçekçi bir doku elde edilmiş, ana figürün bedeni iri, ağır ve yere temas eden 
bir yapıdadır. Gövde formu memeli bir hayvanı çağrıştırırken, yüz bölgesinde insani oranlar ve 
ifadeler belirginleşmektedir. Deri yüzeyi gerçekçi biçimde modellenmiş, ciltte kırışıklıklar, damar 
izleri ve renk geçişleri ayrıntılı şekilde işlenmiştir. Anne figürünün etrafında ve bedenine yaslanmış 
hâlde üç yavru yer almaktadır. Yavrulardan iki tanesi, melez annenin göğüs ve karın bölgesine yakın 
emme pozisyonundayken, diğer yavru daha uzakta yere uzanmış hâlde betimlenmiştir.  

Yan anlam düzeyinde “Genç Aile”, insan merkezli annelik, beden ve bakım kavrayışlarını 
kökten sorgulayan eleştirel bir temsil alanı oluşturmaktadır. Yatay pozisyondaki anne figürü, insanın 
doğa karşısındaki baskın duruşunu reddeden bir bedensellik önermektedir. Memeli bir hayvanı 
çağrıştıran gövde formu ile insani yüz ifadelerinin bir arada sunulması, türlerarası sınırların sabit ve 
mutlak olmadığına işaret etmektedir. Bu melez beden, insanı ahlaki ve biyolojik merkez olarak 
gören hümanist düşüncenin altını oymakta ve bedeni türlerarası sürekliliğin bir düğüm noktası 
olarak yeniden tanımlamaktadır. Deri yüzeyindeki kırışıklıklar, damar izleri ve yıpranmışlık 
vurgusu, anneliğin idealize edilmiş ve steril imgelerini geçersiz kılmakta, bakım emeğini bedensel 
bir yük ve süreklilik hâli olarak görünür kılmaktadır. Anne figürüne yaslanan ve emme 
pozisyonundaki yavrular, bakım ve beslenmenin yalnızca insana özgü bir pratik olmadığını 
vurgularken, daha uzakta duran yavru, bağımlılık ve özerklik arasındaki geçişken ilişkiyi ima 
etmektedir. Yavruların savunmasız ve kırılgan bedenleri, posthümanist etik bağlamında insan dışı 
varlıkların da korunmaya değer öznelikler taşıdığını düşündürmektedir. Ana figürün yorgun ve 
durağan yüz ifadesi, insana ait anneliği kutsallaştıran anlatılardan uzaklaşarak, türlerarası yaşamın 
ortak kırılganlığını ve bakımın karşılıklı bağımlılığa dayalı doğasını öne çıkarmaktadır. Böylece 
eser, türlerarası hiyerarşik ayrımları aşındırarak yaşamın merkezine karşılıklı bağımlılığı yerleştiren 
posthümanist bir anlam katmanı üretmektedir. 

Piccinini’nin diğer eseri “Rahatlatıcı” (Görsel 4) 2010 yılında birçok uluslararası sergide 
izleyici ile buluşmuştur. Günümüzde Art Gallery of New South Wales’de sergilenmektedir. Eserde 
silikon, fiberglas, reçine, insan saçı ve karma teknik kullanılmıştır. Piccinini’nin insan dışı yaşam 
formları ile empati, bakım ve etik ilişkiler üzerine yoğunlaştığı dönem çalışmalarından biridir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 4. Patricia Piccinini, Rahatlatıcı, 2010, Karma malzemeler; silikon, fiberglas, çelik, insan saçı ve 
tilki kürkü, giyim, 60x80x80 cm. 

       Fenomenolojik Okuma: “Rahatlatıcı” eseri, izleyiciyi görsel bir temsilden çok maddesel bir 
temas alanının içine sürüklemektedir. Hipergerçekçi yüzey dokusu dokunsal bir algı uyandırarak 
figürün somut varlığını güçlü biçimde hissettirmektedir. Oturuş pozisyonu, kıyafetleri ve saç modeli 
tanıdık bir çocukluk imgesi yaratırken, melez beden formu bu insani algıyı sürekli sarsmakta ve 
yabancılaştırmaktadır. Deri üzerindeki kıl dokusu ile ayrıntılı anatomik modelleme, figürü soyut bir 
imgeden çıkarıp yaşayan bir beden gibi duyumsatmaktadır. Kucağında taşıdığı melez bebeğin göz 
ve burun gibi yüz belirleyicilerinden yoksun oluşu, alışılmış yüz tanıma refleksini askıya almakta, 
algıyı bedensel temas, ağırlık ve sarılma edimine yoğunlaştırmaktadır. Eserin yere yakın 
sergilenmesi, izleyicinin duruşunu yeniden düzenleyerek yukarıdan bakan hiyerarşik pozisyonu 
ortadan kaldırmakta ve eş düzeyli bir karşılaşma sağlamaktadır. Böylece izleyici figürü uzaktan 
nesne olarak değil, mekân içinde birlikte var olunan bir beden olarak deneyimlemekte, insan ile 
insan dışı arasındaki sınırlar algısal düzeyde belirsizleşmektedir. 

 Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde eser, gerçekçi anatomik yüzeye sahip bir heykel 
çalışmasıdır. Oturuş şekli, kıyafet tarzı ve saçları bir kız çocuğunu çağrıştırmaktadır. Ten dokusu 
ayrıntılı modellenmiş melez figürde deri üzerinde kıl kaplı alanlar, anatomik detaylar ve renk 
geçişleri dikkat çeker. Figür kucağında melez özellikte bir bebek taşımaktadır. Bebek göz ve burun 
olmaksızın ellerden oluşan bir kafa, ağız ve ayaklarla biçimlendirilmiştir. Kollar bebeği 
sarmalayacak şekilde tasarlanmış, eser yere yakın olacak şekilde sergilenmiştir. 

 Yan anlam düzeyinde eser, insan merkezli beden, bakım ve öznellik anlayışlarını sorgulayan 
eleştirel bir temsil alanı oluşturmaktadır. İnsan kız çocuğunu andıran oturuş, giyim ve saç detayları 
izleyiciyi alışılmış insani kodlar üzerinden figüre yaklaştırırken, melez anatomik unsurlar bu 
anlamlandırmayı kesintisiz biçimde sekteye uğratmaktadır. Kıl dokusu ve abartılı anatomik 
ayrıntılar, insan bedenine atfedilen “saflık” ve “normallik” kavramlarını geçersiz kılmakta, bedeni 
türlerarası süreklilik alanı olarak yeniden tanımlamaktadır. Kucağında taşınan melez bebeğin yüz 
öğelerinden yoksun oluşu, özneyi tanıma ve kimliklendirme pratiklerine farklı bir bakış sunmakta, 
anlamın yüz tanımaya değil bedensel yakınlık ve bakım edimine dayandığını ima etmektedir. 
Bebeğin ellerden oluşan başı ve parçalı yapısı, insan dışı varlıkların “eksik” ya da “kusurlu” 



68

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

görülmesine yönelik kültürel kodları tersyüz etmektedir. Figürün sarmalama hareketi, bakım ve 
şefkatin yalnızca insan ilişkisine özgü olmadığını işaret ederek posthümanist etik bağlamında 
türlerarası sorumluluk ve karşılıklı bağımlılık fikrini görünür kılmaktadır. Yere yakın duruş, 
izleyicinin bedensel üstünlük kurmasını engelleyerek hiyerarşik bakışı zayıflatmaktadır. Böylece 
eser, geçirgen sınırlar üzerinden öznellik sınırlamasından kurtaran posthümanist bir yorum 
çerçevesi kurmaktadır. 

3.3. Mark Dion’nun ‘‘Antwerp Kuşları Kütüphanesi’’ Adlı Eserinin Okunması 

Amerikalı sanatçı Mark Dion’nun “Antwerp Kuşları Kütüphanesi” (Görsel 5) adlı çalışması ilk 
olarak 1993 yılında Belçika’nın Anvers (Antwerp) kentinde sergilenmiştir. Eserde ahşap vitrinler, 
kitaplar, kuş örnekleri, doldurulmuş hayvanlar, cam muhafazalar ve çeşitli arşivsel nesneler 
kullanılmıştır. Enstalasyon tekniği ile hazırlanan çalışma, müze ve kütüphane estetiğini çağrıştıran 
düzenleme anlayışıyla kurgulanmıştır. Bu çalışma günümüzde Mark Dion’un doğa tarihi, müzecilik 
ve bilgi sistemleri üzerine geliştirdiği eleştirel pratiğin erken ve önemli örneklerinden biri olarak 
değerlendirilmektedir. 

Fenomenolojik Okuma: “Antwerp Kuşları Kütüphanesi”, izleyiciyi estetik hazdan çok algısal 
bir uyanıklığa davet eden bir karşılaşma alanı olarak deneyimlenmektedir. Mekâna adım atıldığı 
anda sergi bağlamı geri çekilmekte ve izleyici kendisini bilimsel bir inceleme ortamında 
bulunuyormuş gibi hissettirmektedir. Talaş görünümlü zemin, merkezdeki dairesel havuz ve 
kurumuş ağaç, bedensel algıyı düzenleyen bir mekânsal disiplin oluşturmaktadır. İzleyici, bu düzen 
içinde serbest bir estetik dolaşımdan ziyade dikkatli bir gözlem pratiğine yönelmektedir. Ağacın 
dallarına yerleştirilen kuş kafesleri, kitaplar ve insana ait gündelik nesneler, izleyicinin bakışını tekil 
bir odak yerine çoklu ilişkilere yönlendirmektedir. Fenomenolojik açıdan bu durum, izleyicinin 
bilgiyi soyut bir kavram olarak değil, mekân içinde bedensel olarak deneyimlenen bir olgu olarak 
algılamasına neden olmaktadır. Posthümanist bir bağlamda ise ağaç, hayvan ve insan üretimi 
nesneler arasında kurulan eş düzeyli ilişki, alışıldık hiyerarşik anlamlandırmaları zorlaştırmaktadır. 
Doğa, edilgen bir arka plan olmaktan çıkarak insan üretimleriyle birlikte var olan etkin bir deneyim 
alanına dönüşmektedir. Böylece izleyici, özne ve nesne ayrımının bulanıklaştığı, kültürel olan ile 
doğal olanın birbirine nüfuz ettiği bütüncül bir algı düzlemi içinde kurgulanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 5. Mark Dion, Antwerp Kuşları Kütüphanesi, 1993. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

69
 

görülmesine yönelik kültürel kodları tersyüz etmektedir. Figürün sarmalama hareketi, bakım ve 
şefkatin yalnızca insan ilişkisine özgü olmadığını işaret ederek posthümanist etik bağlamında 
türlerarası sorumluluk ve karşılıklı bağımlılık fikrini görünür kılmaktadır. Yere yakın duruş, 
izleyicinin bedensel üstünlük kurmasını engelleyerek hiyerarşik bakışı zayıflatmaktadır. Böylece 
eser, geçirgen sınırlar üzerinden öznellik sınırlamasından kurtaran posthümanist bir yorum 
çerçevesi kurmaktadır. 

3.3. Mark Dion’nun ‘‘Antwerp Kuşları Kütüphanesi’’ Adlı Eserinin Okunması 

Amerikalı sanatçı Mark Dion’nun “Antwerp Kuşları Kütüphanesi” (Görsel 5) adlı çalışması ilk 
olarak 1993 yılında Belçika’nın Anvers (Antwerp) kentinde sergilenmiştir. Eserde ahşap vitrinler, 
kitaplar, kuş örnekleri, doldurulmuş hayvanlar, cam muhafazalar ve çeşitli arşivsel nesneler 
kullanılmıştır. Enstalasyon tekniği ile hazırlanan çalışma, müze ve kütüphane estetiğini çağrıştıran 
düzenleme anlayışıyla kurgulanmıştır. Bu çalışma günümüzde Mark Dion’un doğa tarihi, müzecilik 
ve bilgi sistemleri üzerine geliştirdiği eleştirel pratiğin erken ve önemli örneklerinden biri olarak 
değerlendirilmektedir. 

Fenomenolojik Okuma: “Antwerp Kuşları Kütüphanesi”, izleyiciyi estetik hazdan çok algısal 
bir uyanıklığa davet eden bir karşılaşma alanı olarak deneyimlenmektedir. Mekâna adım atıldığı 
anda sergi bağlamı geri çekilmekte ve izleyici kendisini bilimsel bir inceleme ortamında 
bulunuyormuş gibi hissettirmektedir. Talaş görünümlü zemin, merkezdeki dairesel havuz ve 
kurumuş ağaç, bedensel algıyı düzenleyen bir mekânsal disiplin oluşturmaktadır. İzleyici, bu düzen 
içinde serbest bir estetik dolaşımdan ziyade dikkatli bir gözlem pratiğine yönelmektedir. Ağacın 
dallarına yerleştirilen kuş kafesleri, kitaplar ve insana ait gündelik nesneler, izleyicinin bakışını tekil 
bir odak yerine çoklu ilişkilere yönlendirmektedir. Fenomenolojik açıdan bu durum, izleyicinin 
bilgiyi soyut bir kavram olarak değil, mekân içinde bedensel olarak deneyimlenen bir olgu olarak 
algılamasına neden olmaktadır. Posthümanist bir bağlamda ise ağaç, hayvan ve insan üretimi 
nesneler arasında kurulan eş düzeyli ilişki, alışıldık hiyerarşik anlamlandırmaları zorlaştırmaktadır. 
Doğa, edilgen bir arka plan olmaktan çıkarak insan üretimleriyle birlikte var olan etkin bir deneyim 
alanına dönüşmektedir. Böylece izleyici, özne ve nesne ayrımının bulanıklaştığı, kültürel olan ile 
doğal olanın birbirine nüfuz ettiği bütüncül bir algı düzlemi içinde kurgulanmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 5. Mark Dion, Antwerp Kuşları Kütüphanesi, 1993. 

 

       Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde, enstalasyon tekniği ile hazırlanan bu 
çalışmada zemini talaş görünümünde malzeme ile kaplanmış bir odanın ortasında dairesel yapıda 
süs havuzu vardır. Bu içi su dolu havuzun ortasında kurumuş ve dalları budanmış bir ağaç 
görülmektedir. Ağacın dallarına kuş kafesleri, kitaplar, sepet, şapka ve kıyafet gibi insana ait eşyalar 
yerleştirilmiştir. 

      Yan anlam düzeyinde, “Antwerp Kuşları Kütüphanesi” insanın doğayı sınıflandırma, düzenleme 
ve bilgi nesnesine dönüştürme arzusunu görünür kılan eleştirel bir temsil alanı oluşturmaktadır. 
Merkezde yer alan kurumuş ve budanmış ağaç, doğanın doğal döngüsünden koparılmış ve kültürel 
bir düzenleme nesnesine indirgenmiş hâlini simgelemektedir. Ağacın dallarına asılan kuş kafesleri 
ve insana ait gündelik eşyalar, bilginin ve kontrolün doğa üzerinde kurduğu tahakkümü 
çağrıştırmaktadır. Bu nesneler, insan merkezli epistemolojik sistemlerin doğayı hem korunan hem 
de denetlenen bir varlık alanı olarak düşünüldüğünü ima etmektedir. Talaş görünümlü zemin ve 
bilimsel mekân hissi, doğanın romantize edilen bir estetik öğe olmaktan çıkarılarak araştırılan, 
ölçülen ve arşivlenen bir nesneye dönüştürüldüğünü düşündürmektedir. Posthümanist bir 
perspektiften bakıldığında, yerleştirmede insan, hayvan ve bitki arasında kurulan eş düzeyli 
mekânsal ilişki, hümanist perspektifte anlam üretim biçimlerini zayıflatmaktadır. Ağaç ne yalnızca 
doğal bir unsur ne de kültürel bir dekor olarak sunulmakta, insan üretimleriyle birlikte aynı varlık 
düzleminde ele alınmaktadır. Bu durum, insanın bilgi üretme sürecindeki yerini sorgulamakta ve 
doğayı edilgen bir nesne olmaktan çıkararak anlamın ortak üretildiği bir özne alanına 
dönüştürmektedir. Böylece bilgi üretimi, insanın ayrıcalıklı bilişsel faaliyeti olmaktan çıkarak, insan 
dışı varlıklarla kurulan ilişkisel bir süreç olarak yeniden düşünülmektedir. 

       3.4. Berlinde De Bruyckere’nin ‘‘İçimde’’ Eserinin Okuması 

      Alman sanatçı Berlinde De Bruyckere’nin beden, kırılganlık ve içsellik temalarını yoğun 
biçimde ele aldığı 2010 yılına ait “İçimde” (Görsel 6) adlı eseri, dönem sergilerinde ve farklı 
uluslararası mekânlarda izleyiciyle buluşmuştur. Çalışmada malzeme olarak dökme demir, at derisi, 
epoksi, demir, ahşap kullanılmıştır. Bruyckere organik yüzeyler ve bedensel çağrışımları, maddesel 
deformasyon yoluyla vurgulamıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Görsel 6. Berlinde De Bruyckere, İçimde, 2013, Dökme demir, at derisi, epoksi, demir, ahşap, 328,7x 
244,5x126,5 cm. 



70

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

      Fenomenolojik Okuma: “İçimde”, izleyiciyi doğrudan bedensel bir içe dönüş deneyimine davet 
etmektedir. Deri, kas ve kemik dokularını çağrıştıran malzeme işçiliği ile soluk kırmızı-kahverengi 
tonlardaki renk geçişleri, yoğun bir maddesellik hissi uyandırır. Diğer yandan uzuvları kesilmiş, içi 
boşaltılmış, katledilmiş bir hayvan görünümüyle antroposen tahribatın huzursuz edici etkisini 
hissettirmektedir. İzleyici, bu bedensel yoğunlukla karşılaştığında dışsal bir gözlemci olarak 
kalmakta zorlanarak eserin yarattığı içsel gerilimle yüzleşmektedir. 

      Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde eser, ahşap sehpa üzerinde yükselen ve 
anatomik bir kesit görünümü veren at figüründen ibarettir. Yüzeyde deri, kas ve kemik çağrışımı 
yaratan malzeme kullanımı ile hâkim olan soluk kırmızımsı ve kahverengi tonlar, bedensel bir 
içselliği vurgular.  

       Yan anlam düzeyinde, at figürü, insan merkezli temsil rejimlerinin dışında duran bir bedensellik 
olarak okunmaktadır. Anatomik kesit hissi, hayvan bedenini bütüncül ve idealize edilmiş bir form 
olmaktan çıkararak, parçalanabilir ve müdahaleye açık bir varlık olarak görünür kılmaktadır. Yüzey 
işçiliği, bedeni yalnızca temsili bir imge olarak değil, maddesel ve kırılgan bir varoluş alanı olarak 
öne çıkarmaktadır. Kullanılan soluk renkler, yaşam ve ölüm arasındaki sınırın belirsizleştiği bir 
bedensel duruma işaret etmektedir. Posthümanist bir perspektiften bakıldığında eser, hayvan 
bedenini insan merkezli simgesel anlamlardan arındırarak, insan ve hayvan arasındaki ontolojik 
ayrımı zayıflatan bir anlam alanı üretmektedir. 

3.5. Ortak Bulguların Sentezi 

İncelenen Patricia Piccinini, Mark Dion ve Berlinde De Bruyckere’ye ait eserler, biçimsel ve 
tematik farklılıklarına rağmen posthümanist düşünce çerçevesinde ortak bir sorgulama alanında 
buluşmaktadır. Elde edilen bulgular, çağdaş sanatta hayvan temsilinin insan merkezci estetik ve etik 
rejimlerden uzaklaşarak türlerarası ilişkilerin yeniden düşünüldüğü eleştirel bir zemine yerleştiğini 
ortaya koymaktadır. Hayvan figürü artık edilgen bir temsil nesnesi olmaktan çıkmakta, insanla 
birlikte anlam üreten, ilişki kuran ve karşılıklılık temelinde var olan bir özne olarak yükselmektedir. 

• Fenomenolojik okumalar, izleyicinin eserle kurduğu ilişkinin yalnızca görsel algıya 
dayanmadığını, bedensel ve duyusal bir karşılaşma üzerinden şekillendiğini göstermektedir. 
Piccinini’nin hipergerçekçi melez bedenleri, De Bruyckere’nin parçalanmış ve kırılgan 
hayvan bedenleri ile Dion’un arşivsel düzenlemeleri, izleyiciyi güvenli estetik mesafeden 
uzaklaştırarak bedensel bir dâhil oluş ve beklenmediklik yaratmaktadır. Bu karşılaşmalar, 
insan hayvan ayrımını askıya almakta ve izleyiciyi kendi bedensel durumunu yeniden 
değerlendirmeye zorlamaktadır. Böylece sanat eseri temsil nesnesi olmaktan çıkarak 
izleyiciyle birlikte işleyen ilişkisel bir deneyim alanına dönüşmektedir. 

• Göstergebilimsel çözümlemeler ise bu bedensel deneyimlerin ardındaki anlam yapılarını 
açığa çıkarmaktadır. Hayvan bedeni idealize edilmiş veya sembolik bir form yerine 
parçalanmış, melezleşmiş ya da denetim altına alınmış bir varlık olarak temsil edilmekte, bu 
biçimler insan merkezli kültürel kodları ve epistemolojik kabulleri sorgulamaktadır. 
Hayvanın maddeselliği, kırılganlığı ve dönüştürülebilirliği insan bedeniyle paylaşılan ortak 
bir varoluş zemini üzerinden okunmakta, anlam yalnızca insan öznesinin merkezinde değil, 
türlerarası ilişkiler ağı içinde yeniden kurulmaktadır. 

Bulgular, posthümanist sanat pratiklerinin yalnızca temsile ilişkin bir dönüşüm sunmadığını, 
aynı zamanda etik bir pozisyon önerdiğini de vurgulamaktadır. Bakım, kırılganlık, bağımlılık ve 
sorumluluk kavramları insan-insan ilişkileriyle sınırlı kalmayıp insan dışı varlıkları da kapsayan 
geniş bir etik alana taşınmıştır. Piccinini bakım emeğini türlerarası sorumluluk olarak görünür 
kılarken, De Bruyckere ortak kırılganlık ve maddesel paylaşımı öne çıkarmakta, Dion ise doğanın 
sınıflandırılması süreçlerini eleştirerek insanın epistemolojik tahakkümünü sorgulamaktadır. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

71
 

      Fenomenolojik Okuma: “İçimde”, izleyiciyi doğrudan bedensel bir içe dönüş deneyimine davet 
etmektedir. Deri, kas ve kemik dokularını çağrıştıran malzeme işçiliği ile soluk kırmızı-kahverengi 
tonlardaki renk geçişleri, yoğun bir maddesellik hissi uyandırır. Diğer yandan uzuvları kesilmiş, içi 
boşaltılmış, katledilmiş bir hayvan görünümüyle antroposen tahribatın huzursuz edici etkisini 
hissettirmektedir. İzleyici, bu bedensel yoğunlukla karşılaştığında dışsal bir gözlemci olarak 
kalmakta zorlanarak eserin yarattığı içsel gerilimle yüzleşmektedir. 

      Göstergebilimsel Okuma: Düz anlam düzeyinde eser, ahşap sehpa üzerinde yükselen ve 
anatomik bir kesit görünümü veren at figüründen ibarettir. Yüzeyde deri, kas ve kemik çağrışımı 
yaratan malzeme kullanımı ile hâkim olan soluk kırmızımsı ve kahverengi tonlar, bedensel bir 
içselliği vurgular.  

       Yan anlam düzeyinde, at figürü, insan merkezli temsil rejimlerinin dışında duran bir bedensellik 
olarak okunmaktadır. Anatomik kesit hissi, hayvan bedenini bütüncül ve idealize edilmiş bir form 
olmaktan çıkararak, parçalanabilir ve müdahaleye açık bir varlık olarak görünür kılmaktadır. Yüzey 
işçiliği, bedeni yalnızca temsili bir imge olarak değil, maddesel ve kırılgan bir varoluş alanı olarak 
öne çıkarmaktadır. Kullanılan soluk renkler, yaşam ve ölüm arasındaki sınırın belirsizleştiği bir 
bedensel duruma işaret etmektedir. Posthümanist bir perspektiften bakıldığında eser, hayvan 
bedenini insan merkezli simgesel anlamlardan arındırarak, insan ve hayvan arasındaki ontolojik 
ayrımı zayıflatan bir anlam alanı üretmektedir. 

3.5. Ortak Bulguların Sentezi 

İncelenen Patricia Piccinini, Mark Dion ve Berlinde De Bruyckere’ye ait eserler, biçimsel ve 
tematik farklılıklarına rağmen posthümanist düşünce çerçevesinde ortak bir sorgulama alanında 
buluşmaktadır. Elde edilen bulgular, çağdaş sanatta hayvan temsilinin insan merkezci estetik ve etik 
rejimlerden uzaklaşarak türlerarası ilişkilerin yeniden düşünüldüğü eleştirel bir zemine yerleştiğini 
ortaya koymaktadır. Hayvan figürü artık edilgen bir temsil nesnesi olmaktan çıkmakta, insanla 
birlikte anlam üreten, ilişki kuran ve karşılıklılık temelinde var olan bir özne olarak yükselmektedir. 

• Fenomenolojik okumalar, izleyicinin eserle kurduğu ilişkinin yalnızca görsel algıya 
dayanmadığını, bedensel ve duyusal bir karşılaşma üzerinden şekillendiğini göstermektedir. 
Piccinini’nin hipergerçekçi melez bedenleri, De Bruyckere’nin parçalanmış ve kırılgan 
hayvan bedenleri ile Dion’un arşivsel düzenlemeleri, izleyiciyi güvenli estetik mesafeden 
uzaklaştırarak bedensel bir dâhil oluş ve beklenmediklik yaratmaktadır. Bu karşılaşmalar, 
insan hayvan ayrımını askıya almakta ve izleyiciyi kendi bedensel durumunu yeniden 
değerlendirmeye zorlamaktadır. Böylece sanat eseri temsil nesnesi olmaktan çıkarak 
izleyiciyle birlikte işleyen ilişkisel bir deneyim alanına dönüşmektedir. 

• Göstergebilimsel çözümlemeler ise bu bedensel deneyimlerin ardındaki anlam yapılarını 
açığa çıkarmaktadır. Hayvan bedeni idealize edilmiş veya sembolik bir form yerine 
parçalanmış, melezleşmiş ya da denetim altına alınmış bir varlık olarak temsil edilmekte, bu 
biçimler insan merkezli kültürel kodları ve epistemolojik kabulleri sorgulamaktadır. 
Hayvanın maddeselliği, kırılganlığı ve dönüştürülebilirliği insan bedeniyle paylaşılan ortak 
bir varoluş zemini üzerinden okunmakta, anlam yalnızca insan öznesinin merkezinde değil, 
türlerarası ilişkiler ağı içinde yeniden kurulmaktadır. 

Bulgular, posthümanist sanat pratiklerinin yalnızca temsile ilişkin bir dönüşüm sunmadığını, 
aynı zamanda etik bir pozisyon önerdiğini de vurgulamaktadır. Bakım, kırılganlık, bağımlılık ve 
sorumluluk kavramları insan-insan ilişkileriyle sınırlı kalmayıp insan dışı varlıkları da kapsayan 
geniş bir etik alana taşınmıştır. Piccinini bakım emeğini türlerarası sorumluluk olarak görünür 
kılarken, De Bruyckere ortak kırılganlık ve maddesel paylaşımı öne çıkarmakta, Dion ise doğanın 
sınıflandırılması süreçlerini eleştirerek insanın epistemolojik tahakkümünü sorgulamaktadır. 

 

Bu sentez, posthümanist yaklaşımın hayvan temsilini yeni imgeler üretmekle sınırlı 
tutmadığını, insanın ontolojik ve etik konumunu yeniden düşünmeye zorlayan bir müdahale alanı 
olarak işlediğini göstermektedir. Sanat böylece insan merkezli düşüncenin sınırlarını teşhir eden ve 
ortak varlık zeminini araştıran bir düşünme pratiğine dönüşmektedir. Çalışmanın, etik, politik ve 
ontolojik sonuçlarına zemin hazırlayan bu bulgular, insan ile hayvan arasındaki ilişkilerin hiyerarşik 
olmayan bir çerçevede yeniden kavramsallaştırılmasının gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

 

 
 

Sanatçı ve 
Eser 

Türlerarası 
Karışma 
Yöntemi 

 
Kullanılan 

Teknik 

 
Özne 

Durumu 

İzleyicide 
Uyandırdığı 

Çelişkili 
Duygular 

İnsanın 
Üstünlük 

Anlayışının 
Nasıl 

Sorgulandığı 
 

Patricia 
Piccinini 

(Genç Aile) 

Biyolojik ve 
bedensel 
karışım 

Gerçekçi 
melez 

heykeller 

Bakım veren 
ve ilişki kuran 

etkin özne 

 
Rahatsız edici 

yakınlık 

Güzellik, ideal 
annelik ve 

beden 
normlarının 

yıkılması 
 

Patricia 
Piccinini 

(Rahatlatıcı) 

Biyolojik ve 
duygusal 
karışım 

Gerçekçi 
melez 

heykeller 

Bakım veren 
ve empati 

kuran etkin 
özne 

 
Tiksinti + 

şefkat/merhamet 

Normal beden, 
saflık ve 

farklılığa bakış 
normlarının 

yıkılması 
Mark Dion 
(Antwerp 
Kuşları 

Kütüphanesi) 

 
Bilgi ve 
mekân 

karışımı 

Düzenleme ve 
sınıflama 

(enstalasyon) 

Bilgi 
sistemini 
kuran ve 

bozan etkin 
özne 

 
Beklenmediklik 

ve şaşkınlık 

İnsan merkezli 
bilgi ve kontrol 

anlayışının 
yıkılması 

 
Berlinde De 
Bruyckere 
(İçimde) 

 
Bedensel ve 

maddesel 
karışım 

 
Anatomik 

kesitler 

 
Kırılganlık ve 
maddeselliği 

paylaşan etkin 
özne 

 
 

Korku + tiksinti 

Beden 
bütünlüğü, 

sağlamlık ve 
canlılık 

normlarının 
yıkılması 

Tablo 1. İncelenen Eserlerin Posthümanist Perspektiften Karşılaştırılması 

  



72

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

4. Sonuç 

Bu çalışma, posthümanist düşüncenin çağdaş sanatta hayvan temsiline getirdiği dönüşümü, 
seçilmiş eserler üzerinden inceleyerek tartışmaya açmıştır. Yapılan incelemeler, hayvan figürünün 
sanatsal bağlamda yalnızca görsel bir imge ya da simgesel bir anlatı unsuru olarak değil, insanla 
birlikte var olan ilişkisel bir düşünme alanı içinde ele alınabileceğini göstermektedir. Bu yönelim, 
insanın doğa ve diğer canlılarla kurduğu yerleşik anlamlandırma biçimlerinin sorgulanmasına 
imkân tanımaktadır. Fenomenolojik ve göstergebilimsel çözümlemeler, çağdaş sanat pratiklerinde 
izleyici ile eser arasındaki ilişkinin mesafeli bir estetik bakıştan ziyade bedensel, duyusal ve çoğu 
zaman beklenmedik karşılaşmalar üzerinden kurulduğu yönünde bulgular sunmuştur. İncelenen 
eserlerde hayvan bedenleri maddesellik, kırılganlık ve dönüşüm temaları aracılığıyla ele alınmış, bu 
durum izleyicinin kendi varoluşunu ve alışıldık özne-nesne ayrımlarını yeniden düşünmesine olanak 
sağlamıştır. Böylece sanat eseri sabit anlamlar sunan bir temsil alanı olmaktan çıkarak izleyiciyle 
birlikte işleyen açık bir deneyim alanı olarak işlev görmektedir. 

Sonuç olarak çalışma, posthümanist perspektiften ele alınan hayvan temsillerinin çağdaş 
sanatta insan merkezli düşünme biçimlerini dönüştüren eleştirel bir potansiyel taşıdığını 
göstermektedir. Sanat yalnızca yeni temsiller üretmekle sınırlı kalmamakta, insan ile insan dışı 
varlıklar arasındaki ilişkilerin yeniden kavramsallaştırılmasına olanak tanıyan bir düşünme alanı 
olarak önem kazanmaktadır. 

  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

73
 

4. Sonuç 

Bu çalışma, posthümanist düşüncenin çağdaş sanatta hayvan temsiline getirdiği dönüşümü, 
seçilmiş eserler üzerinden inceleyerek tartışmaya açmıştır. Yapılan incelemeler, hayvan figürünün 
sanatsal bağlamda yalnızca görsel bir imge ya da simgesel bir anlatı unsuru olarak değil, insanla 
birlikte var olan ilişkisel bir düşünme alanı içinde ele alınabileceğini göstermektedir. Bu yönelim, 
insanın doğa ve diğer canlılarla kurduğu yerleşik anlamlandırma biçimlerinin sorgulanmasına 
imkân tanımaktadır. Fenomenolojik ve göstergebilimsel çözümlemeler, çağdaş sanat pratiklerinde 
izleyici ile eser arasındaki ilişkinin mesafeli bir estetik bakıştan ziyade bedensel, duyusal ve çoğu 
zaman beklenmedik karşılaşmalar üzerinden kurulduğu yönünde bulgular sunmuştur. İncelenen 
eserlerde hayvan bedenleri maddesellik, kırılganlık ve dönüşüm temaları aracılığıyla ele alınmış, bu 
durum izleyicinin kendi varoluşunu ve alışıldık özne-nesne ayrımlarını yeniden düşünmesine olanak 
sağlamıştır. Böylece sanat eseri sabit anlamlar sunan bir temsil alanı olmaktan çıkarak izleyiciyle 
birlikte işleyen açık bir deneyim alanı olarak işlev görmektedir. 

Sonuç olarak çalışma, posthümanist perspektiften ele alınan hayvan temsillerinin çağdaş 
sanatta insan merkezli düşünme biçimlerini dönüştüren eleştirel bir potansiyel taşıdığını 
göstermektedir. Sanat yalnızca yeni temsiller üretmekle sınırlı kalmamakta, insan ile insan dışı 
varlıklar arasındaki ilişkilerin yeniden kavramsallaştırılmasına olanak tanıyan bir düşünme alanı 
olarak önem kazanmaktadır. 

  

 

Kaynakça 

Baker, S. (2000). The postmodern animal. Reaktion Books. 

Ballı, Ö. (2020). Günümüz sanatında dijitalleşme; Posthümanizm bağlamında sanat ve sanatçının 
yerini alan algoritma: Post-sanatçı [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Hacettepe 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Barthes, R. (1996). Çağdaş söylenler (T. Yücel, Çev.). Metis Yayınları.  

Berger, J. (1980). About looking. Pantheon Books. 

Braidotti, R. (2013). The posthuman. Polity Press. 

Davies, T. (2001). Humanism. Routledge. (Bu sürüm Taylor & Francis e-Library’de yayımlanan 
edisyondur.) 

Derrida, J. (2008). The animal that therefore I am (D. Wills, Trans.). Fordham University Press. 
(Original work published 2006) 

Gajewska, Grażyna. (2024). Kinship w ujęciu posthumanistycznym. Międzygatunkowe rodziny 
przyszłości. Przestrzenie Teorii, 39, 179-194. https://doi.org/10.14746/pt.2023.39.9  

Gemuend, J. (2021). Review of Posthuman knowledge, by R. Braidotti. Brock Education Journal, 
30(2), 137–142. https://journals.library.brocku.ca/brocked 

Glasson, H. (2020). Review of What is posthumanism?, by C. Wolfe. SPECTRA, 7(2), 30–33. 
https://doi.org/10.21061/spectra.v7i2.152 

Haraway, D. J. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene. Duke University 
Press. 

Heidegger, M. (1995). The fundamental concepts of metaphysics: World, finitude, solitude (W. 
McNeill & N. Walker, Trans.). Indiana University Press. (Original work presented 1929–
1930) 

Kale, N. (2019). Hümanizm. Ankara University Journal of Faculty of Educational Sciences (JFES), 
25(2), 763-770. https://doi.org/10.1501/Egifak_0000000582 

Lankford, E. L. (1984). A phenomenological methodology for art criticism. Studies in Art 
Education, 25(3), 151-158. https://doi.org/10.2307/1320925  

Öktem, Ü. (2005). Fenomenoloji ve Edmund Husserl'de Apaçıklık (Evidenz) problemi. Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 45(1), 27-55. 

Pico della Mirandola, G. (2006). İnsanın değeri üzerine söylev ya da Rönesansın manifestosu (L. 
Özşar, Çev.). Biblos Yayınları. 

Shapiro, G. (1974). Intention and interpretation in art: A semiotic analysis. The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism, 33(1), 33–42. https://doi.org/10.2307/430399 



74

Arzu UYSAL, Nida BOZDİK

 

Taftalı, O. (2017). Tarihi eylem ve anlam bakımından hümanizm. Felsefi Düşün - Akademik Felsefe 
Dergisi, (9), 207 - 223. 

Wallace, R. A. ve Wolf, A. (2012). Çağdaş sosyoloji kuramları: Klasik geleneğin genişletilmesi (M. 
R. Ayas & L. Elburuz, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 

Görsel Kaynakça 

Görsel 1. Pierre Huyghe, İsimsiz, 2012 https://www.artsy.net/artwork/pierre-huyghe-untilled-
exhibition-view-kassel-2012 

Görsel 2. Hayvan Temsilinin Evreleri (Yazar tarafından hazırlanmış orijinal illüstrasyon) 

Görsel 3. Patricia Piccinini, Erişim Kaynağı https://www.artsy.net/artwork/patricia-piccinini-the-
young-family-3 

Görsel 4. Rahatlatıcı, Patricia Piccinini, 2010 Erişim Kaynağı 
https://www.artsy.net/artwork/patricia-piccinini-the-young-family-3 

Görsel 5. Antwerp Kuşları Kütüphanesi, Mark Dion,1993 Erişim 
Kaynağı:https://www.collecteurs.com/artists/mark-dion/artworks/the-library-for-the-birds-
of-antwerp 

Görsel 6. İçimde, Berlinde De Bruyckere, 2013 Erişim Kaynağı: 
https://www.hauserwirth.com/artists/2782-berlinde-de-bruyckere/ 



 

Taftalı, O. (2017). Tarihi eylem ve anlam bakımından hümanizm. Felsefi Düşün - Akademik Felsefe 
Dergisi, (9), 207 - 223. 

Wallace, R. A. ve Wolf, A. (2012). Çağdaş sosyoloji kuramları: Klasik geleneğin genişletilmesi (M. 
R. Ayas & L. Elburuz, Çev.). Doğu Batı Yayınları. 

Görsel Kaynakça 

Görsel 1. Pierre Huyghe, İsimsiz, 2012 https://www.artsy.net/artwork/pierre-huyghe-untilled-
exhibition-view-kassel-2012 

Görsel 2. Hayvan Temsilinin Evreleri (Yazar tarafından hazırlanmış orijinal illüstrasyon) 

Görsel 3. Patricia Piccinini, Erişim Kaynağı https://www.artsy.net/artwork/patricia-piccinini-the-
young-family-3 

Görsel 4. Rahatlatıcı, Patricia Piccinini, 2010 Erişim Kaynağı 
https://www.artsy.net/artwork/patricia-piccinini-the-young-family-3 

Görsel 5. Antwerp Kuşları Kütüphanesi, Mark Dion,1993 Erişim 
Kaynağı:https://www.collecteurs.com/artists/mark-dion/artworks/the-library-for-the-birds-
of-antwerp 

Görsel 6. İçimde, Berlinde De Bruyckere, 2013 Erişim Kaynağı: 
https://www.hauserwirth.com/artists/2782-berlinde-de-bruyckere/ 

BÖLÜM 6

PERFORMANS VE NESNEDE KADIN 
KİMLİĞİNİN TEMSİLİ ÜZERİNE 
KARŞILAŞTIRMALI BİR ANALİZ: 

ANNETTE MESSAGER VE NEZAKET 
EKİCİ

 

Yaren Nur YENİGÜN1, Cansu ÇELEBİ EROL2 

1  Öğretmen, MEB, alkismelek@gmail.com
2  Dokuz Eylül Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü,  cansu.erol@deu.edu.tr – 0000-0002-4038-5430



76

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

1. Kadın Kimliği ve Sanatta Temsili 

Kadın kimliği, yüzyıllar boyunca erkek egemen bir sistemin gölgesinde şekillenmiş; 
özellikle sanat tarihinde estetik bir imge ya da pasif bir nesne olarak temsil edilmiştir. Kadınlar, 
sanat eserlerinde sıkça ana tema olarak işlenmelerine rağmen, üretici özne olarak uzun süre 
görünmez kılınmışlardır. 20. yüzyıla gelindiğinde ortaya çıkan feminist hareketler sonucunda 
kadınlar, oy hakkı ve eğitim hakkı gibi temel özgürlükler için yürüttükleri mücadelelerle 
birlikte, sanat alanında da görünürlük kazanmaya başlamışlardır. Bu gelişmeler, feminist 
hareketin birinci dalgasının etkisiyle paralellik göstermiştir. 

Linda Nochlin'in 1971 yılında yazmış olduğu "Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı Yok?" 
adlı makalesi feminist hareketin sanat alanındaki etkisini akademik zeminde görünür kılarak 
kadın sanatçıların 19. yüzyıldan itibaren süregelen direnişlerini kuramsal bir bağlama 
yerleştirmiştir. (Eren, 2021) 

Feminist hareketin ikinci dalgasına gelindiğinde kadınlar, toplumsal cinsiyet normlarını 
sorgulamış ve kendi bedenleri hakkında söz sahibi olma mücadelesini öne sürmüşlerdir. Bu 
süreçle paralel olarak gelişen feminist sanat hareketi sayesinde kadınlar, sanat alanındaki 
varlıklarını daha görünür kılmış; sanat alanında yalnızca temsili bir nesne değil, üretici bir özne 
olarak da yer almaya başlamışlardır. 

Kendi hak ve özgürlükleri için direnen kadınların sanat alanındaki görünürlüklerini de 
fark ettirme amacıyla ortaya çıkan feminist sanat, kadınlar için aynı zamanda bir mücadele 
alanına dönüşmüştür. (Genç, 2021. s.38) 

1990’lı yıllarda ortaya çıkan üçüncü feminist dalga ile kadın kimliği; ırk, din, sınıf ve 
cinsiyet kimliği gibi farklı etkenlerle çok katmanlı ve geniş bir yapıya bürünmüştür. Sanatta ise 
bu dalga, daha bireysel, çeşitlenen anlatımlarla ve birbirinden farklı tekniklerle kendini 
göstermiştir. Kadın sanatçılar artık yalnızca baskıya karşı eleştirel bir üretim yapmakla 
kalmayıp, kimliklerinin çok katmanlı doğasını da sorgulayarak, kişisel deneyimlerini sanatsal 
anlayışlarına da yansıtmışlardır. 

1.2. Performans Sanatında Kadın Bedeni 

Performans sanatı, sanatçının kendi bedenini, içinde bulunduğu mekânı ve izleyicisini 
dahil ederek gerçekleştirdiği bir sanatsal ifade biçimidir. Çoğu zaman canlı bir şekilde 
gerçekleştirildiği için fotoğraf veya video şeklinde kayıt altına alınır. 20. yüzyılın başlarında 
ortaya çıkan Dadaizm akımının ve yine 1920'li yılların sürrealist ve fütürist performanslarının 
etkisiyle asıl olarak 1960'lı yıllarda yaygınlaşmaya başlamıştır. Performans sanatı, aynı 
zamanda sanatçının performansı sırasında şiir, müzik ve dans gibi pratikleri de dahil etmesi ile 
disiplinler arası bir sanat türü haline gelebilmektedir. (Karabaş & İşleyen, 2016, s.342) 

Performans sanatıyla beraber bedenin sanatçı tarafından canlı olarak kullanımı ve 
izleyicilerin o an sanata dahil olması ile kadının toplumsal konumunun açık bir şekilde 
aktarılması noktasında da önemli olmuştur. Resim alanında kullanılan kadın figürünün, 
toplumsal mesajları ise izleyici üzerindeki etkileri performans sanatı ile daha anlamlı bir hale 
gelmiştir (Aydın, 2019, akt. Çay & Yayan, 2020)   



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

77

1. Kadın Kimliği ve Sanatta Temsili 

Kadın kimliği, yüzyıllar boyunca erkek egemen bir sistemin gölgesinde şekillenmiş; 
özellikle sanat tarihinde estetik bir imge ya da pasif bir nesne olarak temsil edilmiştir. Kadınlar, 
sanat eserlerinde sıkça ana tema olarak işlenmelerine rağmen, üretici özne olarak uzun süre 
görünmez kılınmışlardır. 20. yüzyıla gelindiğinde ortaya çıkan feminist hareketler sonucunda 
kadınlar, oy hakkı ve eğitim hakkı gibi temel özgürlükler için yürüttükleri mücadelelerle 
birlikte, sanat alanında da görünürlük kazanmaya başlamışlardır. Bu gelişmeler, feminist 
hareketin birinci dalgasının etkisiyle paralellik göstermiştir. 

Linda Nochlin'in 1971 yılında yazmış olduğu "Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı Yok?" 
adlı makalesi feminist hareketin sanat alanındaki etkisini akademik zeminde görünür kılarak 
kadın sanatçıların 19. yüzyıldan itibaren süregelen direnişlerini kuramsal bir bağlama 
yerleştirmiştir. (Eren, 2021) 

Feminist hareketin ikinci dalgasına gelindiğinde kadınlar, toplumsal cinsiyet normlarını 
sorgulamış ve kendi bedenleri hakkında söz sahibi olma mücadelesini öne sürmüşlerdir. Bu 
süreçle paralel olarak gelişen feminist sanat hareketi sayesinde kadınlar, sanat alanındaki 
varlıklarını daha görünür kılmış; sanat alanında yalnızca temsili bir nesne değil, üretici bir özne 
olarak da yer almaya başlamışlardır. 

Kendi hak ve özgürlükleri için direnen kadınların sanat alanındaki görünürlüklerini de 
fark ettirme amacıyla ortaya çıkan feminist sanat, kadınlar için aynı zamanda bir mücadele 
alanına dönüşmüştür. (Genç, 2021. s.38) 

1990’lı yıllarda ortaya çıkan üçüncü feminist dalga ile kadın kimliği; ırk, din, sınıf ve 
cinsiyet kimliği gibi farklı etkenlerle çok katmanlı ve geniş bir yapıya bürünmüştür. Sanatta ise 
bu dalga, daha bireysel, çeşitlenen anlatımlarla ve birbirinden farklı tekniklerle kendini 
göstermiştir. Kadın sanatçılar artık yalnızca baskıya karşı eleştirel bir üretim yapmakla 
kalmayıp, kimliklerinin çok katmanlı doğasını da sorgulayarak, kişisel deneyimlerini sanatsal 
anlayışlarına da yansıtmışlardır. 

1.2. Performans Sanatında Kadın Bedeni 

Performans sanatı, sanatçının kendi bedenini, içinde bulunduğu mekânı ve izleyicisini 
dahil ederek gerçekleştirdiği bir sanatsal ifade biçimidir. Çoğu zaman canlı bir şekilde 
gerçekleştirildiği için fotoğraf veya video şeklinde kayıt altına alınır. 20. yüzyılın başlarında 
ortaya çıkan Dadaizm akımının ve yine 1920'li yılların sürrealist ve fütürist performanslarının 
etkisiyle asıl olarak 1960'lı yıllarda yaygınlaşmaya başlamıştır. Performans sanatı, aynı 
zamanda sanatçının performansı sırasında şiir, müzik ve dans gibi pratikleri de dahil etmesi ile 
disiplinler arası bir sanat türü haline gelebilmektedir. (Karabaş & İşleyen, 2016, s.342) 

Performans sanatıyla beraber bedenin sanatçı tarafından canlı olarak kullanımı ve 
izleyicilerin o an sanata dahil olması ile kadının toplumsal konumunun açık bir şekilde 
aktarılması noktasında da önemli olmuştur. Resim alanında kullanılan kadın figürünün, 
toplumsal mesajları ise izleyici üzerindeki etkileri performans sanatı ile daha anlamlı bir hale 
gelmiştir (Aydın, 2019, akt. Çay & Yayan, 2020)   

1970’li yıllarda etkisini artıran feminist hareketlerle birlikte kadın sanatçılar, 
performans sanatını benimseyerek kendi bedenlerini sanatsal ifadenin hem öznesi hem de aracı 
olarak kullanmaya başlamışlardır. Bu bağlamda performans sanatı, kadın sanatçıların 
izleyiciyle doğrudan bir etkileşim kurmasını mümkün kılarak beden politikaları, toplumsal 
cinsiyet rolleri ve şiddet gibi meseleleri sanatın merkezine taşımıştır. Kadın bedenine 
yüklenmiş olan toplumsal rollerin sorgulanması ve yıkılması sürecinde etkili bir araç hâline 
gelmiştir.  

1.3 Nesne ve Enstalasyon Sanatı Üzerinden Kadın Kimliğinin Temsili 

Enstalasyon sanatı, obje ve mekânı sınırsızlaştıran, izleyiciyi de eylemsel olarak sanata 
dahil eden, heykel, resim, müzik, performans, şiir ve tiyatro gibi çok çeşitli disiplinleri içermiş 
ve kendini ifade etmek için sanatın her dalını bir dil olarak kullanmıştır. (Sarıkartal, 2007, akt. 
Sezer Yavuz, 2019, s.3) 

Günümüz enstalasyonlarında günlük ve doğal malzemelerin yanısıra video, ses, 
performans, bilgisayar ve internet gibi yeni mecralar da kullanılmaktadır. Önceleri radikal bir 
sanat yaratım biçimi olarak ortaya çıkan enstalasyon sanatı, 1980'lerden itibaren müzeler ve 
galeriler tarafından kabul görmüş, 20. yüzyıl sonlarında tamamen kabul edilen bir sanat türü 
olmuştur. (Süzen,2010, s. 153) 

Bu bağlamda enstalasyon sanatı nesne, mekân ve izleyicisiyle kadın kimliğinin temsili 
açısından büyük önem taşır. Kadın kimliğinin katmanlı yapısını bireysel, toplumsal veya 
kültürel ve politik olarak ele alır. Enstalasyonlarda kullanılan nesneler, yerleştirilme biçimleri, 
mekân ve izleyici ilişkisiyle kadınların baskı altında kalan kimliklerini ve mücadelelerini 
doğrudan veya dolaylı olarak temsil eder. 

2. Annette Messager ve Nezaket Ekici 

Görsel 1. Annette Messager 



78

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

Çocukken ressam olan babası tarafından sanata teşvik edilen Annette Messager, ünlü 
bir Fransız çağdaş sanatçısıdır. Annette Messager, kavramsal ve feminist bir perspektifle, 
bireylerin ve toplumun kadınlara dair yerleşik düşüncelerini sorgulamaya yönelik çalışmalar 
üretir. Enstalasyon odaklı çalışan sanatçı, genellikle fotoğraf, çizim, baskı, ip, heykel ve günlük 
hayatta kullandığımız nesneleri, ev eşyalarını bir araya getirerek çalışmalarını sergilemektedir.  

Messager’in sanatında kullanmış olduğu malzemeler, kadınlara tarihsel olarak 
atfedilmiş olan dikiş ve nakış gibi kadın kimliğini sınırlandıran toplumsal beklentileri temsil 
etmektedir. Messager, bu malzemeleri ironik bir açıdan sanatının merkezine yerleştirerek 
kadınların sanattaki ve toplumdaki yerini sorgulamaktadır. (Garcia, 2017) 

 
Nezaket Ekici, 1970 yılında Türkiye’de doğmuştur, 1973 yılında ise, ailesi ile birlikte 

Almanya’ya göç etmiştir. Sanatçı henüz üç yaşında iken göç ettiği Almanya’da Avrupa kültürü 
ile yetişmiş, ancak sosyal hayatında Türk kültürünü ve geleneklerini de daima duyumsamıştır. 
Bu iki kültürün içinde büyüyen Ekici, Avrupalı bir kadın olarak Türk ya da Orta Doğu kadınının 
sorunlarına yaklaşabildiği gibi; Türk kimliğiyle de Avrupalı kadınların yaşayışını 
değerlendirebilmiştir. Ekici’nin performans sanatında, iki kültüre dair hep bir yarım kalmışlık, 
bir ‘arada’ kalmışlık sezinlenmektedir. (Arslan Arafa, 2022, s.96) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Görsel 2. Nezaket Ekici 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

79

Çocukken ressam olan babası tarafından sanata teşvik edilen Annette Messager, ünlü 
bir Fransız çağdaş sanatçısıdır. Annette Messager, kavramsal ve feminist bir perspektifle, 
bireylerin ve toplumun kadınlara dair yerleşik düşüncelerini sorgulamaya yönelik çalışmalar 
üretir. Enstalasyon odaklı çalışan sanatçı, genellikle fotoğraf, çizim, baskı, ip, heykel ve günlük 
hayatta kullandığımız nesneleri, ev eşyalarını bir araya getirerek çalışmalarını sergilemektedir.  

Messager’in sanatında kullanmış olduğu malzemeler, kadınlara tarihsel olarak 
atfedilmiş olan dikiş ve nakış gibi kadın kimliğini sınırlandıran toplumsal beklentileri temsil 
etmektedir. Messager, bu malzemeleri ironik bir açıdan sanatının merkezine yerleştirerek 
kadınların sanattaki ve toplumdaki yerini sorgulamaktadır. (Garcia, 2017) 

 
Nezaket Ekici, 1970 yılında Türkiye’de doğmuştur, 1973 yılında ise, ailesi ile birlikte 

Almanya’ya göç etmiştir. Sanatçı henüz üç yaşında iken göç ettiği Almanya’da Avrupa kültürü 
ile yetişmiş, ancak sosyal hayatında Türk kültürünü ve geleneklerini de daima duyumsamıştır. 
Bu iki kültürün içinde büyüyen Ekici, Avrupalı bir kadın olarak Türk ya da Orta Doğu kadınının 
sorunlarına yaklaşabildiği gibi; Türk kimliğiyle de Avrupalı kadınların yaşayışını 
değerlendirebilmiştir. Ekici’nin performans sanatında, iki kültüre dair hep bir yarım kalmışlık, 
bir ‘arada’ kalmışlık sezinlenmektedir. (Arslan Arafa, 2022, s.96) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Görsel 2. Nezaket Ekici 

2.1. The Pikes ve Lifting a Secret 

The Pikes adlı çalışma, 1992 yılında başlayan ve farklı sergilerde tekrar tekrar 
düzenlenen çok katmanlı bir yerleştirmedir. Çalışmada beden, kimlik ve toplumsal cinsiyet 
meseleleri sorgulanmıştır. Eserin bu katmanlı ve karmaşık yapısı aynı zamanda da kadın 
kimliğinin çok katmanlı yapısına işaret etmektedir. Duvara yaslanmış farklı uzunluklarda 
yüzden fazla çelik mızraktan oluşan bu yerleştirmede çelik mızraklara geçirilmiş peluş 
oyuncaklar, çoraplar, deformasyona uğramış nesneler, bazı versiyonlarında ise kadın iç 
çamaşırları, başsız bebekler ve çeşitli kumaş parçaları bulunmaktadır. 
 

 

 

 
Görsel 4-5. Annette Messager, The Pikes (Mızraklar), 1992-1993, detay. 

 

Görsel 3Annette Messager, The Pikes (Mızraklar), 1992-1993 



80

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

Fransız sanat tarihçisi Catherine Grenier, oyuncakların toplumsal cinsiyet perspektifiyle 
ele alınmasını önerir: “Bebek, kadınların en sık özdeşleştiği, kadın arketipinin en tipik 
örneğidir; küçük kızlar bebeklerle oynar, ancak yetişkin kadınlar bebeklere dönüşür ya da en 
azından bebekmiş gibi davranır.” (Rodríguez Sardiñas, 2024, s.6)   Bu bağlamda Messager’in 
bebekleri aslında sadece çocukluğu temsil etmekle kalmaz, aynı zamanda yetişkin bir kadının 
içinde hala yaşattığı çocukluk duygularını, bastırılmış yanlarını ve psikolojik ağırlığını da taşır.  

Lifting a Secret, Nezaket Ekici’nin kendi çocukluk yaşantılarına dayanan, toplumsal 
cinsiyet bağlamında Türkiye’deki geleneksel kız isteme merasimine yönelik gerçekleştirilmiş 
bir performanstır. Arslan’ın analizine göre, “kadınlığı üreten söylemin fragmanlarının tek tek 
görünürleştiği bir performans” gerçekleşir, annelik, çocuk bakımı ve iffetlilik gibi normlar birer 
fincan kahve ile lekelenerek görünür kılınır. (Arslan, 2023) Böylece Ekici performansıyla, bu 
kız isteme ritüelinin işleyişini kahve ile tersine çevirir. 

 

Görsel 6. Nezaket Ekici, Bir Sırrı Açarken/Lifting a Secret, 2007 

 

Görsel 7-8. Nezaket Ekici, Bir Sırrı Açarken/Lifting a Secret, 2007 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

81

Fransız sanat tarihçisi Catherine Grenier, oyuncakların toplumsal cinsiyet perspektifiyle 
ele alınmasını önerir: “Bebek, kadınların en sık özdeşleştiği, kadın arketipinin en tipik 
örneğidir; küçük kızlar bebeklerle oynar, ancak yetişkin kadınlar bebeklere dönüşür ya da en 
azından bebekmiş gibi davranır.” (Rodríguez Sardiñas, 2024, s.6)   Bu bağlamda Messager’in 
bebekleri aslında sadece çocukluğu temsil etmekle kalmaz, aynı zamanda yetişkin bir kadının 
içinde hala yaşattığı çocukluk duygularını, bastırılmış yanlarını ve psikolojik ağırlığını da taşır.  

Lifting a Secret, Nezaket Ekici’nin kendi çocukluk yaşantılarına dayanan, toplumsal 
cinsiyet bağlamında Türkiye’deki geleneksel kız isteme merasimine yönelik gerçekleştirilmiş 
bir performanstır. Arslan’ın analizine göre, “kadınlığı üreten söylemin fragmanlarının tek tek 
görünürleştiği bir performans” gerçekleşir, annelik, çocuk bakımı ve iffetlilik gibi normlar birer 
fincan kahve ile lekelenerek görünür kılınır. (Arslan, 2023) Böylece Ekici performansıyla, bu 
kız isteme ritüelinin işleyişini kahve ile tersine çevirir. 

 

Görsel 6. Nezaket Ekici, Bir Sırrı Açarken/Lifting a Secret, 2007 

 

Görsel 7-8. Nezaket Ekici, Bir Sırrı Açarken/Lifting a Secret, 2007 

 Başlangıçta beyaz duvarlar, beyaz bir masa ve beyaz bir koltuk ile düzenlenen bu 
performansta Ekici, performansına başlarken yine beyaz masanın üstüne duran vazelin krem ile 
duvarlara birtakım yazılar yazar, vazelinin saydam yapısından dolayı seyirciler tarafından bu 
yazılar okunamamaktadır. Sanatçı sonrasında, yanında içi kahve dolu olan bir kovadan bir 
fincanla kahve alarak duvara fırlatır ve böylece başlangıçta okunamayan bu yazılar ortaya çıkar. 
(Arslan, 2023) 

Arslan’ın tarif etmiş olduğu bu beyazlık içinde ilk etapta okunamayan bu yazılar saklı 
ve bastırılmış duyguların bir simgesi olarak yorumlanabilir. Duvara fırlatılan kahve ise saklı 
duyguları görünür kılarak bu geleneksel ritüele direnme ve bu ritüeli sorgulama aracına 
dönüştürür. Performansın başında bembeyaz olan ve en ufak bir leke barındırmayan bu oda, 
performans sonunda kahve lekeleriyle kaplanarak, tüm duyguların açığa çıktığı bir mekân 
haline gelir.  

Kahve ile belirginleşen duvarda ise, “Anne, kocası ve çocuk”, “Başımı alçaltıyorum ve 
dinliyorum”, “Kahve töreni ve oturma odası” gibi geleneksel toplumlarda kadına atfedilmiş 
rollere yönelik kelimeler, cümleler bulunur. (Arslan, 2023) 

2.1.1 Karşılaştırma 

Kadın Kimliği: Messager’in yerleştirmesinde kadın kimliği, parçalanmış bedenler, iç 
çamaşırları, başsız oyuncak bebekler üzerinden temsil edilir. Bu parçalı figürlerle kadın 
bedeninin tarih boyunca nasıl baskılandığı anlatılmaya çalışır. Oyuncak bebekler burada hem 
bir masumiyetin hem de kadına yönelik bir şiddetin boyutlarını simgeler. Ekici de 
performansında kadın kimliğini, geleneksel roller üzerinden temsil eder. Kadın kimliği burada, 
ataerkil normların getirmiş olduğu baskılar üzerinden değerlendirilir. Vazelin üzerine dökülen 
kahve ile de kadın kimliğinin üzerindeki bu baskılar açığa çıkartılır. 

Beden ve Görünürlük: Messager’in çalışmasında kendi bedeni yer almaz, burada 
beden nesneler üzerinden dolaylı olarak temsil edilir. Kadın bedeni yerleştirmede bulunan iç 
çamaşırları ve oyuncak bebekler üzerinden parçalanır. Parçalanmış bebekler, kadının toplumsal 
olarak görünmez kılışının bir anlatımını sunar. Ekici ise çalışmasında doğrudan kendi bedenini 
kullanır. Bedenini aktif kullandığı bu performansında kahve ile ortaya çıkarmış olduğu yazılarla 
kadının görünürlüğünü de ortaya çıkartır. 

Nesnelerin Kullanımı ve Sembolik Yönü: Messager’in yerleştirmesinde kullanılan 
nesneler (oyuncaklar, iç çamaşırları, kumaş parçaları, başsız bebekler) kadınlarla 
özdeşleştirilmiş eşyalardan oluşmaktadır. Nesneler pasiftir fakat mızraklara geçirilen bu 
nesnelerin anlamları dönüştürülerek, cinsiyet ve şiddet odaklı bir temsil haline gelirler. 
Ekici’nin çalışmasında ise kullanılan nesneler (kahve fincanı, kova, merdiven, vazelin) 
gündelik eşyalardan oluşmaktadır. Nesneler burada aktif olarak yer alır ve toplumsal normları 
ve buna bağlı olarak kız isteme ritüelinin beklentilerini karşılar. Kahve görünmeyen söylemleri 
ortaya çıkarırken aynı zamanda bir direnişin sembolü haline gelir. 

Ritüel: Messager, enstalasyonunda Fransız Devrimi’ndeki tarihsel bir cezalandırmanın 
bir ritüeli olarak, kadınlıkla ilişkilendirilen nesneleri mızraklara geçirir ve bu ritüelin feminist 
bir yorumunu yapar. Kadınlara ait bu kişisel eşyaların kullanımıyla, ataerkil normları Batı 
gelenekleri bağlamında sorgular. Ekici, performansında Türkiye’deki geleneksel bir ritüel 



82

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

olarak kız isteme anını, toplumsal rollere indirgeyerek işler. Göçmen kimliğiyle kültürel bir 
ritüeli canlandırıp onu bir direnme anına dönüştürerek sorgular. 

Biçim, Zaman ve Mekân İlişkisi: Messager’in enstalasyonu, durağan bir mekân içinde 
bulunmaktadır. Mızraklara geçirilmiş nesneler duvara yaslanmış ve hareketsiz bir biçimde 
sergilenir. İzleyici bu sabit yerleştirmeyi kendi bedeniyle, kendi zamanıyla deneyimler. 
Ekici’nin performansı, geçici bir çalışma olarak belirli bir süre içinde sunulur. İzleyici, 
performansın yapıldığı mekânda bulunur ve bu sürece doğrudan tanıklık eder. 

2.2 My Wovs ve Blind 

 
Görsel 9. Annette Messager, My Vows, 1988-1991, The Museum of Modern Art, New York. 

 
 Annette Messager’ın My Vows adlı yerleştirmesi, küçük boyutlarda siyah beyaz 
fotoğraflardan oluşmaktadır. Her fotoğrafta bedenimize ait birer parça bulunur ve bu 
fotoğraflar iplerle duvardan sarkıtılarak dairesel bir form şeklinde düzenlenmiştir. Kadın, 
erkek, yaşlı ve genç beden parçaları bir arada iç içe geçmiş şekilde sergilenir. 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

83

olarak kız isteme anını, toplumsal rollere indirgeyerek işler. Göçmen kimliğiyle kültürel bir 
ritüeli canlandırıp onu bir direnme anına dönüştürerek sorgular. 

Biçim, Zaman ve Mekân İlişkisi: Messager’in enstalasyonu, durağan bir mekân içinde 
bulunmaktadır. Mızraklara geçirilmiş nesneler duvara yaslanmış ve hareketsiz bir biçimde 
sergilenir. İzleyici bu sabit yerleştirmeyi kendi bedeniyle, kendi zamanıyla deneyimler. 
Ekici’nin performansı, geçici bir çalışma olarak belirli bir süre içinde sunulur. İzleyici, 
performansın yapıldığı mekânda bulunur ve bu sürece doğrudan tanıklık eder. 

2.2 My Wovs ve Blind 

 
Görsel 9. Annette Messager, My Vows, 1988-1991, The Museum of Modern Art, New York. 

 
 Annette Messager’ın My Vows adlı yerleştirmesi, küçük boyutlarda siyah beyaz 
fotoğraflardan oluşmaktadır. Her fotoğrafta bedenimize ait birer parça bulunur ve bu 
fotoğraflar iplerle duvardan sarkıtılarak dairesel bir form şeklinde düzenlenmiştir. Kadın, 
erkek, yaşlı ve genç beden parçaları bir arada iç içe geçmiş şekilde sergilenir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nezaket Ekici, Blind adlı performansında sadece kollarının dışarıda kaldığı bir alçının 
içine kendini hapsederek oradan iki elinde tutmuş olduğu çekiç ve keski ile kurtulmaya 
çalışmaktadır. İçinde bulunduğu alçı Ekici’yi hem somut hem de soyut anlamda 
sınırlandırmaktadır.  

2.2.1 Karşılaştırma 

Kadın Kimliği: Messager, My Vows adlı yerleştirmesinde tam olarak bir kadın 
kimliğini değil asıl bu kimliğin belirsizliğini vurgular. Kadın, erkek, yaşlı ve genç olmak üzere 
birden fazla bedene ve kimliğe yer vererek, cinsiyet rolleri üzerine geniş bir sorgulama yapar. 
Ekici’nin Blind adlı performansında ise, içinde bulunduğu alçı hem toplumsal hem de fiziksel 
bir kısıtlamadır. Ekici, hareketsizliğine ve çektiği acıya rağmen mücadele ederek bu alçının 
içinden çıkmayı başarır. Bu durum kadın kimliğinin toplumsal normlar altında bastırılışını ve 
buna bağlı olarak kadınların mücadelesini yansıtması olarak yorumlanabilir. 

Beden ve Parçalanma: Messager, My Vows adlı yerleştirmesinde bedeni dolaylı 
yoldan temsil eder. Bedeni bir bütün olarak değil parçalı olarak (el, ayak, burun vb) sunar. 
İzleyicide bu bedeni tamamlamaya yönelik bir amacı tetikler ancak bu parçalar bir araya 
gelseler bile tek bir bedeni oluşturamazlar. Ekici, Blind adlı performansında yine doğrudan 
bedeniyle sahnede yer almaktadır. Bedeni bir bütündür fakat bedenini alçıdan bir mezara 
dönüştürerek kullanır. Başlangıçta bir bütün olan alçıdan bedenini parçalayarak performansını 
bitirir. 

Görsel 10. Nezaket Ekici, Blind (Kör), 2007 



84

Yaren Nur YENİGÜN, Cansu ÇELEBİ EROL

Nesnelerin Kullanımı ve Sembolik Yönü: My Vows adlı yerleştirmede 200'den fazla 
vücut parçalarının yer aldığı siyah beyaz fotoğraflar bulunur. Fotoğraflar iplerle ve çivilerle 
düzenlenmiştir. Fotoğraflar hem cinsiyet rollerine bağlı bir kimliksizliğin hem de Katolik bir 
ritüelin sembolü halinde sergilenir. Ekici’nin performasında ise başlıca nesne Ekici’nin içinde 
bulunduğu alçı ve her iki elinde tutmuş olduğu çekiç ve keskidir. Nesneler aktif olarak 
kullanılır, alçı bir tutsaklık metaforuyken, çekiç ve keski bu tutsaklığa bir müdahaledir. 

Ritüel: Messager’in orjinal adı “Mes Vœux” olan çalışması, Türkçe olarak 
“yeminlerim, adaklarım” anlamına gelmektedir. Bu beden parçalarının Orta Çağ’da özellikle 
Katolikler’in sevdikleri biri hastalandığında vücut parçalarını simgeleyen nesneleri kiliseye 
adak olarak bırakması ritüeliyle eşleştirilebilir. Ekici ise, Saint Cecillia’nın buharlı odaya 
hapsedildiği efsanesinden esinlenerek yapmış olduğu bu eserinde, Cecillia’nın çekmiş olduğu, 
yaşamış olduğu bu acının ritüelini gerçekleştirmiştir. 

Biçim, Zaman ve Mekân İlişkisi: Messager, fotoğrafları belirli bir düzende, dolaşıma 
açık bir mekânda sunar. İzleyici bu düzenin etrafında dolaşarak çalışmayı deneyimler ve 
arayışını kendi zamanında tamamlar. Ekici, performans boyunca içinden çıkmaya çalıştığı 
alçıyla bir gerilim yaratır, izleyici ise yine orada bulunarak bu gerilime tanıklık eder. İzleyiciler 
performansın bazı kısımlarında Ekici’nin hissetmiş olduğu acıyı yüzünden anlar ve bu acıya 
dahil olur. 

3. Genel Değerlendirme ve Sonuç  

“The Pikes” ve “Lifting a Secret” eserleri, her iki sanatçının da kendi coğrafyalarında 
karşılaşmış oldukları kadınlık mücadelelerini yansıtmaktadır. “The Pikes”da mızrağa geçirilmiş 
kadınlıkla özdeşleştirilen nesneler, “Lifting a Secret”ta ise kadına atfedilmiş roller tartışmalı bir 
şekilde ortaya konur. “My Vows” ve “Blind” adlı çalışmalarda ise bireysel ve toplumsal 
ritüellerin kadın kimliği üzerindeki etkisini görürüz.  

Messager’in Batı anlayışla kurduğu sorgulamalarına karşılık Ekici, Türk-Alman kimliği 
ve geleneksel ritüellerle olan deneyimlerini sahneye taşımaktadır. Her iki sanatçı da kadın 
bedenini ve kimliğini, toplumsal normlara eleştiri ve bir direnişin aracı olarak ifade etmektedir. 
Messager, nesnelere yüklediği anlamlarla kadın kimliğine göndermeler yaparken, Ekici ise 
doğrudan kendi bedenini kullanmaktadır.  

Sonuç olarak, Annette Messager ve Nezaket Ekici’nin çalışmaları, farklı kültürel ve 
tarihsel alanlara ait olsalar da çok katmanlı bir kadınlık mücadelesinden bahseder. Her iki 
sanatçı da kadın kimliğine karşı farklı yaklaşımlarına rağmen feminist sanata katkı sağlayarak, 
kadınlık mücadelesinin sesi olmayı başarmış sanatçılardır. 

 

 

 

 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

85

Nesnelerin Kullanımı ve Sembolik Yönü: My Vows adlı yerleştirmede 200'den fazla 
vücut parçalarının yer aldığı siyah beyaz fotoğraflar bulunur. Fotoğraflar iplerle ve çivilerle 
düzenlenmiştir. Fotoğraflar hem cinsiyet rollerine bağlı bir kimliksizliğin hem de Katolik bir 
ritüelin sembolü halinde sergilenir. Ekici’nin performasında ise başlıca nesne Ekici’nin içinde 
bulunduğu alçı ve her iki elinde tutmuş olduğu çekiç ve keskidir. Nesneler aktif olarak 
kullanılır, alçı bir tutsaklık metaforuyken, çekiç ve keski bu tutsaklığa bir müdahaledir. 

Ritüel: Messager’in orjinal adı “Mes Vœux” olan çalışması, Türkçe olarak 
“yeminlerim, adaklarım” anlamına gelmektedir. Bu beden parçalarının Orta Çağ’da özellikle 
Katolikler’in sevdikleri biri hastalandığında vücut parçalarını simgeleyen nesneleri kiliseye 
adak olarak bırakması ritüeliyle eşleştirilebilir. Ekici ise, Saint Cecillia’nın buharlı odaya 
hapsedildiği efsanesinden esinlenerek yapmış olduğu bu eserinde, Cecillia’nın çekmiş olduğu, 
yaşamış olduğu bu acının ritüelini gerçekleştirmiştir. 

Biçim, Zaman ve Mekân İlişkisi: Messager, fotoğrafları belirli bir düzende, dolaşıma 
açık bir mekânda sunar. İzleyici bu düzenin etrafında dolaşarak çalışmayı deneyimler ve 
arayışını kendi zamanında tamamlar. Ekici, performans boyunca içinden çıkmaya çalıştığı 
alçıyla bir gerilim yaratır, izleyici ise yine orada bulunarak bu gerilime tanıklık eder. İzleyiciler 
performansın bazı kısımlarında Ekici’nin hissetmiş olduğu acıyı yüzünden anlar ve bu acıya 
dahil olur. 

3. Genel Değerlendirme ve Sonuç  

“The Pikes” ve “Lifting a Secret” eserleri, her iki sanatçının da kendi coğrafyalarında 
karşılaşmış oldukları kadınlık mücadelelerini yansıtmaktadır. “The Pikes”da mızrağa geçirilmiş 
kadınlıkla özdeşleştirilen nesneler, “Lifting a Secret”ta ise kadına atfedilmiş roller tartışmalı bir 
şekilde ortaya konur. “My Vows” ve “Blind” adlı çalışmalarda ise bireysel ve toplumsal 
ritüellerin kadın kimliği üzerindeki etkisini görürüz.  

Messager’in Batı anlayışla kurduğu sorgulamalarına karşılık Ekici, Türk-Alman kimliği 
ve geleneksel ritüellerle olan deneyimlerini sahneye taşımaktadır. Her iki sanatçı da kadın 
bedenini ve kimliğini, toplumsal normlara eleştiri ve bir direnişin aracı olarak ifade etmektedir. 
Messager, nesnelere yüklediği anlamlarla kadın kimliğine göndermeler yaparken, Ekici ise 
doğrudan kendi bedenini kullanmaktadır.  

Sonuç olarak, Annette Messager ve Nezaket Ekici’nin çalışmaları, farklı kültürel ve 
tarihsel alanlara ait olsalar da çok katmanlı bir kadınlık mücadelesinden bahseder. Her iki 
sanatçı da kadın kimliğine karşı farklı yaklaşımlarına rağmen feminist sanata katkı sağlayarak, 
kadınlık mücadelesinin sesi olmayı başarmış sanatçılardır. 

 

 

 

 

 

 

KAYNAKÇA 

Arslan Arafa, T., Nezaket Ekici’nin Performansları Çerçevesinde Performatif Çifte-
Yabancılaşma, Doktora Tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2022. 

Arslan, T., Performativite ve Kadın Sanatçı Bedeninde Çifte-Yabancılaşma: Nezaket 
Ekici’nin Performans Sanatında Kadın Bedeni ve Kültürel Formların İlişkiselliği 
Üzerine Bir İnceleme, Sanat Yazıları, 49, 275-296, 2023. 

Çay, R. ve Yayan, G., Performans Sanatı Üzerinden Kadın Figürünün Toplumdaki 
Konumuna Bir Bakış, International Social Sciences Studies Journal, 6(61), 1758-
1771, 2020. 

Eren, G., Çağdaş Sanatta Kadınlık İmgelerinin Kişisel Bellekle İlişkisi, Sanatta Yeterlik 
Eser Metni, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, İstanbul, 2021. 

Garcia, A., Adopted Personalities: Exploring Freedom, Creativity and Feminism through 
the Art of Annette Messager, Yüksek Lisans Tezi, Azusa Pacific University, School 
of Art and Design, 2017. 

Genç, S. F., Feminist Hareketle Değişen Kadın Kimliği ve Günümüz Kadın Sanatçılarının 
Kadına Yaklaşımı, Yüksek Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi, Güzel Sanatlar 
Enstitüsü, Mersin, 2021. 

Karabaş, P. A. ve İşleyen, F., Performans Sanatının Doğuşu ve Günümüze Yansımaları, 
Uluslararası Kültürel ve Sosyal Araştırmalar Dergisi, 2(2), 340-350, 2016. 

Rodríguez Sardiñas, P., Material Manifestations: A Close Reading of Annette Messager’s 
Les Piques (1992–1993), Yüksek Lisans Araştırma Metni, Vrije Universiteit 
Amsterdam, 2024. 

Sezer Yavuz, T., Çağdaş Türk Sanatı’nda Enstalasyon, Yüksek Lisans Tezi, Balıkesir 
Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Balıkesir, 2019. 

Sözen, H. N., Sanata Disiplinlerarası Bir Yaklaşım: Enstalasyon Sanatı ve Genco Gülan 
Örneklemi, Sanat ve Tasarım Dergisi, 1(6), 147-162, 2010. 

 

 





BÖLÜM 7

SERAMIK VE TEKSTIL YÜZEYLERDE 
MASKELEME TEKNIKLERI: PARAFIN, 

BALMUMU VE GOMALAK ÜZERINE 
DISIPLINLER ARASI BIR İNCELEME

 

Şirin KOÇAK1, Amine Hande TUNCER2 

1  Doç., Uşak Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Seramik Bölümü, sirin.kocak@usak.edu.tr, ORCID: 0000-0001-6367-8060
2  Arş.Gör., Uşak Üniversitesi, Güzel Sanatlar Fakültesi, Tekstil ve Moda Tasarımı Bölümü, amine.tuncer@usak.edu.tr, OR-
CID:0009-0009-7976-3417



88

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCERŞirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

 Maskeleme teknikleri sanat alanlarından tekstil, seramik, heykel resim gibi alanlarda 
kullanılır. Parafin, gomalak ve balmumu da bu maskeleme tekniklerinde kullanılan 
malzemelerdendir. Bu araştırmada tekstil ve seramikte kullanılan parafin, gomalak ve balmumunun 
kullanımı ve uygulama şekline odaklanılmıştır. Bu malzemelerin eldesi, kullanım şekilleri ve üretim 
sürecine katkıları, sanatçıların tercih sebepleri ve ürünler üzerindeki nihai sonuçlar karşılaştırılarak 
malzeme olanakları incelenecektir. Seramik ve tekstil yüzeylere parafin, balmumu ve gomalak’ın 
uygulama yöntemleri benzer midir? Uygulama basamaklarında benzerlikler ve farklılıklar var mıdır? 
sorularına yanıtlar aranmıştır. Parafin, gomalak ve balmumu kullanarak üretimlerini yapan seramik 
ve tekstil sanatçıları incelenmiştir. İki farklı disiplinin ortak malzemelerinin teknik olarak 
kullanmasıyla ortaya çıkan eserler araştırılmıştır. Böylece sanatçıların eserlerinde öne çıkan 
yaklaşımların neler olduğuna ilişkin bulgulara ulaşılması umulmaktadır.  Aynı malzemenin farklı iki 
disiplindeki uygulamaları ve sonuçları üzerinden sanatta malzemenin olasılıkları anlaşılacaktır. 

Balmumu, Parafin, Gomalak 

 Balmumu arılar tarafından kendi peteklerini oluşturmak için ürettikleri doğal maddedir. 
Sentetik olarak da üretilmektedir. Tıp, gıda endüstrisi, mobilya ve ağaç işleri, eczacılık, kozmetik 
endüstrisi, kâğıt, seramik, cam, metal, tekstil, resim, heykel üretimleri, boya endüstrisi, müzik aletleri 
yapımı, mühendislik, dişçilik, ziraat gibi pek çok kullanım alanına sahiptir. 

 

     
              Resim 1: Balmumu                   Resim 2: Parafin                  Resim 3. Gomalak 

 

 Parafin petrolden elde edilen, renksiz, kokusuz bir kimyasal maddedir. Elektrik, otomotiv, 
sağlık, mühendislik, kimya, kozmetik, mum yapımı, el sanatları, tıp, ziraat, biyoloji gibi alanlarda 
kullanılır. Parafin madensel kaynaklı bir mum iken balmumu hayvansal kaynaklı bir mumdur. 

 Gomalak hayvansal kökenli bir reçinedir. Genellikle ahşap, mermer, gıda, porselen yüzeylerin 
cilalanmasında, tarım ve eczacılıkta kullanılır. “Sadece Hindistan'ın Batı Bengal Bölgesi olan kalküta 
ve civarında koloniler halinde yaşayan LAC böceği'nin yine o bölgeye özgü tropikal Akasya benzeri 
olan bir ağacın salgıladığı reçinelerini yedikten sonra (tıpkı arıların bal yapması) kursaklarından geri 
çıkarmaları ile oluşturdukları organik bir kimyasaldır. Böceklerin ve ağaçların çeşitliliğinden dolayı 
gomalak reçineleri de farklı renk ve doku özellikleri taşırlar’’ (Bağlantı 1). Alkol ve ispirtoda çözünür. 

 

Parafin ve Gomalak’ın Seramik Yüzeylerde Kullanımı 

 Parafin, seramikte sır üstü dekor uygulamalarında kullanılan organik bir bileşiktir ve 
maskeleme tekniği ile desenlerin ve dekorların seramik yüzeylere aktarılmasında kullanılır.  
Maskeleme tekniğinde yüzeye uygulanacak desenin aktarılması için bir şablon hazırlanır, bu şablon 
yüzeye bir yapıştırıcı madde ile sabitlenir ve ardından uygulama gerçekleştirilir.  Maskeleme 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

89

 
 

 Maskeleme teknikleri sanat alanlarından tekstil, seramik, heykel resim gibi alanlarda 
kullanılır. Parafin, gomalak ve balmumu da bu maskeleme tekniklerinde kullanılan 
malzemelerdendir. Bu araştırmada tekstil ve seramikte kullanılan parafin, gomalak ve balmumunun 
kullanımı ve uygulama şekline odaklanılmıştır. Bu malzemelerin eldesi, kullanım şekilleri ve üretim 
sürecine katkıları, sanatçıların tercih sebepleri ve ürünler üzerindeki nihai sonuçlar karşılaştırılarak 
malzeme olanakları incelenecektir. Seramik ve tekstil yüzeylere parafin, balmumu ve gomalak’ın 
uygulama yöntemleri benzer midir? Uygulama basamaklarında benzerlikler ve farklılıklar var mıdır? 
sorularına yanıtlar aranmıştır. Parafin, gomalak ve balmumu kullanarak üretimlerini yapan seramik 
ve tekstil sanatçıları incelenmiştir. İki farklı disiplinin ortak malzemelerinin teknik olarak 
kullanmasıyla ortaya çıkan eserler araştırılmıştır. Böylece sanatçıların eserlerinde öne çıkan 
yaklaşımların neler olduğuna ilişkin bulgulara ulaşılması umulmaktadır.  Aynı malzemenin farklı iki 
disiplindeki uygulamaları ve sonuçları üzerinden sanatta malzemenin olasılıkları anlaşılacaktır. 

Balmumu, Parafin, Gomalak 

 Balmumu arılar tarafından kendi peteklerini oluşturmak için ürettikleri doğal maddedir. 
Sentetik olarak da üretilmektedir. Tıp, gıda endüstrisi, mobilya ve ağaç işleri, eczacılık, kozmetik 
endüstrisi, kâğıt, seramik, cam, metal, tekstil, resim, heykel üretimleri, boya endüstrisi, müzik aletleri 
yapımı, mühendislik, dişçilik, ziraat gibi pek çok kullanım alanına sahiptir. 

 

     
              Resim 1: Balmumu                   Resim 2: Parafin                  Resim 3. Gomalak 

 

 Parafin petrolden elde edilen, renksiz, kokusuz bir kimyasal maddedir. Elektrik, otomotiv, 
sağlık, mühendislik, kimya, kozmetik, mum yapımı, el sanatları, tıp, ziraat, biyoloji gibi alanlarda 
kullanılır. Parafin madensel kaynaklı bir mum iken balmumu hayvansal kaynaklı bir mumdur. 

 Gomalak hayvansal kökenli bir reçinedir. Genellikle ahşap, mermer, gıda, porselen yüzeylerin 
cilalanmasında, tarım ve eczacılıkta kullanılır. “Sadece Hindistan'ın Batı Bengal Bölgesi olan kalküta 
ve civarında koloniler halinde yaşayan LAC böceği'nin yine o bölgeye özgü tropikal Akasya benzeri 
olan bir ağacın salgıladığı reçinelerini yedikten sonra (tıpkı arıların bal yapması) kursaklarından geri 
çıkarmaları ile oluşturdukları organik bir kimyasaldır. Böceklerin ve ağaçların çeşitliliğinden dolayı 
gomalak reçineleri de farklı renk ve doku özellikleri taşırlar’’ (Bağlantı 1). Alkol ve ispirtoda çözünür. 

 

Parafin ve Gomalak’ın Seramik Yüzeylerde Kullanımı 

 Parafin, seramikte sır üstü dekor uygulamalarında kullanılan organik bir bileşiktir ve 
maskeleme tekniği ile desenlerin ve dekorların seramik yüzeylere aktarılmasında kullanılır.  
Maskeleme tekniğinde yüzeye uygulanacak desenin aktarılması için bir şablon hazırlanır, bu şablon 
yüzeye bir yapıştırıcı madde ile sabitlenir ve ardından uygulama gerçekleştirilir.  Maskeleme 

 
 

tekniğinin ilk uygulamalarında su geçirmeyen hayvansal yağlardan yararlanılmıştır. İlk rengin 
uygulanacağı alana karbonla desen çizimi yapıldıktan sonra geriye kalan alanlar iç yağı ile 
kaplanmıştır. Uygulamadan sonra yağın bünyeye daha iyi tutunmasını sağlamak için ise yağ ısıtılarak 
sürülmüştür. Günümüzde uygulanmakta olan parafin dekorları da bu yöntemden hareketle 
uygulanmaktadır. Genellikle “resist” olarak bilinen parafin dekorları; seramik bünye yüzeyine 
parafin, latex, tutkal, emülsiyon, silikon ve çeşitli yapıştırıcılar yardımı ile maskeleme yapılması 
esasına dayanmaktadır. “Geleneksel anlamda parafin dekorlarının uygulanmasında; arı balmumu, 
parafin, mum gibi maddeler sıvı halde kullanılır. Bu karışımlar kullanım esnasında hemen dondukları 
için aynı ısıda tutulması gerekir” (Chavarria, J, 2000). Bu yöntem; şekillendirilmiş yaş çamur veya 
bisküvi pişirimi yapılmış bünye üzerine uygulanabilmektedir (Sevim & İn, Cilt 8, s. 35). 

 “Seramik sanatında maskeleme malzemesi olarak kullanılan lateks, gomalak, emülsiyon, 
çeşitli sıvı yapıştırıcılar ve kâğıt bant gibi malzemelerin suya ya da neme maruz kaldıkları zaman 
yüzeye tutunma yetenekleri parafinin gösterdiği orandan oldukça düşüktür. Balmumu malzemesi de 
parafin ile aynı özellikleri göstermektedir. Bu çeşitlilik içerisinde hangi malzemenin tercih 
edileceğine dekor süreci cevap vermektedir; su, sır veya astar gibi ıslak malzemelerin kullanımlarının 
az ve kısa olduğu dekor süreçlerinde tüm maskeleme malzemeleri benzer özellikler gösterirken, sulu 
süreçlerin uzun ve çok olduğu zamanlarda parafin ve balmumu öne çıkarlar’’ (Çınar, 2024, s.154). 

 Parafin dekorlarında yaş çamur ya da pişmiş seramik çamuruna, astar tabakasına ya da sır 
yüzeyine parafin uygulamasıyla yeni desenler oluşturulabilir. Parafinin uygulandığı yüzey başka bir 
malzemenin tutunmasına müsaade etmediği için istenen desen kolaylıkla uygulanabilir. Parafin, 
balmumu ya da gomalak malzemesini üretim sürecinde aktif olarak kullanan seramik sanatçıları 
incelendiğinde Peter Beard, Shoji Hamada, Arne Åse, Jim Gottuso, Mollie Bosworth, Ryan Mckerley, 
Matthew Krousey, ülkemizde ise Adile Feyza Çakır Özgündoğdu ve Selim Çınar öne çıkan sanatçılar 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Araştırmada Peter Beard, Shoji Hamada, Arne Åse, Jim Gottuso, Adile 
Feyza Çakır Özgündoğdu ve Selim Çınar’ın eserlerine ve üretim süreçlerine odaklanılmıştır. 

 

Peter Beard  

 Sanatçı, eğitmen ve yazar olan Peter Beard seramik, bronz ve taş eserler üretir. Eserleri 
dünyanın farklı müzelerinde ve Birleşik Krallıkta kamu ve özel koleksiyonlarda yer alır. Elli yılı aşkın 
bir süredir profesyonel çalışmalarını sürdürmektedir.  Çizgisel desenli formlarını seramik 
malzemeden oluşturur. Antik dönem eserlerinden, doğadan ilham alır ve seramik pişirimlerini yüksek 
derecede yapar. Yalın biçimlere sadık kalarak üretimlerini gerçekleştiren sanatçı, sade formlarını 
güçlü renkler ve desenlerle tamamlar. Kaide üzerine yerleştirdiği eserleri, heykelleri ve duvar 
uygulamalarındaki seramik yüzeyler kusursuz bir yüzey kalitesine sahiptir. Maskeleme yöntemini 
parafin ve balmumu kullanarak seramik yüzeylere uygular. Özellikle parlak, yarı mat ve mat sırlarla 
çizgisel katmanlar oluşturur. Sır uygulamaları esnasında balmumunu yüzeyleri izole etmek için 
kullanır. Ürettim sürecini sanatçı şöyle ifade eder; “Titiz bir şekilde sır katmanlama işlemleri 
uyguluyor ve balmumu ile desenler çiziyorum. Balmumu, pişirme işlemi sırasında yanarak direnç 
görevi görüyor. Diğer çalışmalarımda ise renkli kil katmanları kullanıyorum. Sırlama işleminden 
sonra bu katmanlar zımparalanarak karmaşık desenler ve dokunsal yüzeyler ortaya çıkıyor.” (Bağlantı 
2.) 



90

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

 
 

Resim 4: Gri Yeşil Vazo, Y: 16 cm., Çap:15 cm., Peter Beard 
 

Shoji Hamada 

 Hamada, 20.yy’ın en etkili Japon çömlekçilerinden biridir. ‘’ Kendi seramiklerini üretmeye 
başlamak için Tokyo'nun kuzeyinde dağlar arasındaki bir vadide bulunan Mashiko köyünü seçer. 
Gençliğinde hatırladığı, ağaç ve dağ manzarası resimli bir çaydanlığın bu kasabadan geldiğini öğrenir. 
Mashiko eski bir çömlekçilik merkezi değildir, ancak 400 yıllık bir çömlekçilik geçmişine sahiptir ve 
bu yer Hamada'nın gerçekleştirmek istediği fikirlerine çok uygundur.’’ (Peterson, 2020, s.18) Böylece 
atölyesini Mashiko köyüne kurar. 

 Çalışmalarında İngiliz, Okinawa ve Kore çömlekçiliğinden esinlenir. Bitkisel motiflerini 
balmumu kullanarak oluşturur. Ronuki adı verilen sırın yüzeye yapışmasını engelleyen, erimiş 
balmumu ile boyanan parçalarla desenlerin oluşturulduğu bir maskeleme yöntemini uygular. Sır 
üzerine sır uygulamaları yaparak dekorlarını oluşturur. Genellikle ince bir sır tabakası üzerine fırça 
ile balmumu deseni yapar. Şeker kamışı motifini sıklıkla kullanır. Çömleklerinin dekorlarını kendisi 
uygular, Bernard Leach Hamada’nın bir günde beş yüzden fazla çömleği balmumu veya parafin ile 
dekorladığını söyler. Parafini eriterek kullanır ve içine kömür yağı ekler. Bu karışımı çömlek yüzeyine 
fırça yardımıyla uygular ve desenini oluşturur. Uygulanan parafin desen üzerine başka bir boya, 
pigment ya da sır kabul etmez, pişirim esnasında parafin erir ve ortamdan uzaklaşır böylece tasarım 
ortaya çıkar. Bazen balmumunu doğrudan bisküvi yüzey üzerine uygular bazen de ilk sır tabakası 
sonrasında fırçayla balmumu desenini oluşturur. Pişirimi de odun yakıtlı fırınlarda, saggar kutularının 
içinde ve 1300 C sıcaklıkta yapar. İki sır tabakası arasında fırça dekoruyla balmumu desenini 
oluşturan Hamada, pek çok seramikçiye ilham kaynağı olmaya devam etmektedir.  

 

 
Resim 5: Balmumlu Kap, Stoneware, Y: 23 cm., Shoji Hamada 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

91

 
 

 
 

Resim 4: Gri Yeşil Vazo, Y: 16 cm., Çap:15 cm., Peter Beard 
 

Shoji Hamada 

 Hamada, 20.yy’ın en etkili Japon çömlekçilerinden biridir. ‘’ Kendi seramiklerini üretmeye 
başlamak için Tokyo'nun kuzeyinde dağlar arasındaki bir vadide bulunan Mashiko köyünü seçer. 
Gençliğinde hatırladığı, ağaç ve dağ manzarası resimli bir çaydanlığın bu kasabadan geldiğini öğrenir. 
Mashiko eski bir çömlekçilik merkezi değildir, ancak 400 yıllık bir çömlekçilik geçmişine sahiptir ve 
bu yer Hamada'nın gerçekleştirmek istediği fikirlerine çok uygundur.’’ (Peterson, 2020, s.18) Böylece 
atölyesini Mashiko köyüne kurar. 

 Çalışmalarında İngiliz, Okinawa ve Kore çömlekçiliğinden esinlenir. Bitkisel motiflerini 
balmumu kullanarak oluşturur. Ronuki adı verilen sırın yüzeye yapışmasını engelleyen, erimiş 
balmumu ile boyanan parçalarla desenlerin oluşturulduğu bir maskeleme yöntemini uygular. Sır 
üzerine sır uygulamaları yaparak dekorlarını oluşturur. Genellikle ince bir sır tabakası üzerine fırça 
ile balmumu deseni yapar. Şeker kamışı motifini sıklıkla kullanır. Çömleklerinin dekorlarını kendisi 
uygular, Bernard Leach Hamada’nın bir günde beş yüzden fazla çömleği balmumu veya parafin ile 
dekorladığını söyler. Parafini eriterek kullanır ve içine kömür yağı ekler. Bu karışımı çömlek yüzeyine 
fırça yardımıyla uygular ve desenini oluşturur. Uygulanan parafin desen üzerine başka bir boya, 
pigment ya da sır kabul etmez, pişirim esnasında parafin erir ve ortamdan uzaklaşır böylece tasarım 
ortaya çıkar. Bazen balmumunu doğrudan bisküvi yüzey üzerine uygular bazen de ilk sır tabakası 
sonrasında fırçayla balmumu desenini oluşturur. Pişirimi de odun yakıtlı fırınlarda, saggar kutularının 
içinde ve 1300 C sıcaklıkta yapar. İki sır tabakası arasında fırça dekoruyla balmumu desenini 
oluşturan Hamada, pek çok seramikçiye ilham kaynağı olmaya devam etmektedir.  

 

 
Resim 5: Balmumlu Kap, Stoneware, Y: 23 cm., Shoji Hamada 

 

 
 

Arne Åse  

 Işık geçirgen alçak rölyefli porselen eserleri ile tanınan sanatçı eserlerinin üretiminde gomalak 
malzemesini kullanır. Uzun süren araştırmalar sonrasında bu malzemeyi porselen yüzeylerde 
kullanmaya başlar. Şekillendirdiği formlarının üzerine gomalak ile uygulama yapan sanatçı, su ile 
basınçlı bir yıkama yapar, gomalak ile dekorlanan kısımlar yüksekte, su ile yıkanan yüzeyler ise daha 
ince ve şeffaf bir görünüm kazanır. Porselen yüzeylerde alçak rölyef tekniğini geliştiren sanatçının 
eserleri ışık ve gölgenin benzersiz uyumunu gözler önüne serer. “Ayrıca porselen üzerine suluboya 
efekti tekniği olarak isimlendirilebilecek tekniği geliştirir ve konuyla ilgili Water Colors on Porcelain 
isimli kitabını yayımlar” (Bağlantı 3). Gomalak kullanarak geliştirdiği teknik ile kâseler, fayans ve 
karolar, mozaikler ve porselen tabaklar üretir. 

 
Resim 6: Lamba ile Aydınlatılmış Kâse, 2015, Arne Åse 

Jim Gottuso 

 Jim Gottuso dekoratif seramik eserlerinde balmumu yerinde gomalak malzemesinin istediği 
sonuçları verdiğini keşfeder. Hem yaş çamurlar üzerine hem de bisküvi pişirimi yapılmış ürünlerde 
balmumunun ince fırça darbeleriyle iyi sonuç vermediğini görür. Yaptığı araştırma ve denemelerden 
sonra balmumuna alternatif olan gomalak’ı kullanarak seramiklerinde dekorlarını uygulamaya başlar. 
Arne Åse’nin porselenlerinden etkilenen sanatçı, tıpkı Åse gibi gomalak malzemesini kullanmaya ve 
deneyimlemeye başlar. Sanatçının çalışmaları ve gomalak kullanarak yaptığı uygulama süreçleri 
incelendiğinde şekillendirdiği kâse formlarını kuruma aşamasından sonra dekorlamaya başladığı 
görülmektedir. “Parça üzerine iki kat gomalak uygulaması yapar. İlk kat yüzeyin direncini arttırmak 
için yapılır, ikinci kat ise desenin ortaya çıkması için gerekli yerlere uygulanır” (Bağlantı 4).  
Ardından gomalak sürülmemiş yerleri sünger yardımıyla kazır. Böylece gomalak sürülen yerler 
yüksek rölyef şeklinde seramik yüzeyin üzerinde görünür hale gelir. Bisküvi pişirimi esnasında da 
gomalak tamamen yanar ve deseni tamamlanmış çanak ortaya çıkar. Sır uygulaması yaparak ikinci 
pişirim sonrasında çalışmayı tamamlar. Uygulama basamakları görselleri ile aşağıda sunulmuştur. 

 
Resim 7: Kaligrafi Sembollü Çanak, Jim Gottuso 



92

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

 
 

 
 
Görsel 1: Çanağın ağız ve taban 
kısmına fırça ile gomalak 
uygulanması 
 

 
 

 
 
Görsel 2: Desenin ortaya 
çıkmasını sağlayacak ilk gomalak 
katmanının seramik yüzeye fırça 
ile uygulanması 
 

 
 

 
 
Görsel 3: Gomalak tamamen 
kuruduktan sonra açıkta kalan 
alanların nemli sünger ile 
silinerek kazınması 
 

 

 
 
Görsel 4: İkinci katmanın birinci 
katmanın dışına taşacak şekilde 
uygulanması 
 
 

 

 
 
Görsel 5: Seramik yüzeyde çok az 
kil katmanı kalacak şekilde 
gomalak uygulamaya devam 
edilmesi aşaması 
 

 

 
 
Görsel 6: Parçanın kurutulduktan 
sonra nemli süngerle silinmeye 
devam edilmesi aşaması  
 

 

 
 
Görsel 7: Çanağın dış kısmına 
kullanıma uygun olacak şekilde 
siyah astar uygulanması, yüzeyin 
renklendirilmesi 

 

 
 
Görsel 8: Gomalak uygulanan 
yüzey üzerinden siyah astarın 
sünger yardımıyla silinmesi  
 

 

 
 
Görsel 9: Sert bir fırça ile yüzeyin 
temizlenmesi 
 

Resim 8: Jim Gottuso’nun Gomalak Uygulama Basamakları 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

93

 
 

 
 

 
 
Görsel 1: Çanağın ağız ve taban 
kısmına fırça ile gomalak 
uygulanması 
 

 
 

 
 
Görsel 2: Desenin ortaya 
çıkmasını sağlayacak ilk gomalak 
katmanının seramik yüzeye fırça 
ile uygulanması 
 

 
 

 
 
Görsel 3: Gomalak tamamen 
kuruduktan sonra açıkta kalan 
alanların nemli sünger ile 
silinerek kazınması 
 

 

 
 
Görsel 4: İkinci katmanın birinci 
katmanın dışına taşacak şekilde 
uygulanması 
 
 

 

 
 
Görsel 5: Seramik yüzeyde çok az 
kil katmanı kalacak şekilde 
gomalak uygulamaya devam 
edilmesi aşaması 
 

 

 
 
Görsel 6: Parçanın kurutulduktan 
sonra nemli süngerle silinmeye 
devam edilmesi aşaması  
 

 

 
 
Görsel 7: Çanağın dış kısmına 
kullanıma uygun olacak şekilde 
siyah astar uygulanması, yüzeyin 
renklendirilmesi 

 

 
 
Görsel 8: Gomalak uygulanan 
yüzey üzerinden siyah astarın 
sünger yardımıyla silinmesi  
 

 

 
 
Görsel 9: Sert bir fırça ile yüzeyin 
temizlenmesi 
 

Resim 8: Jim Gottuso’nun Gomalak Uygulama Basamakları 
 
 

Adile Feyza Çakır Özgündoğdu 

 Sanatçı zamanın varlığını ve geçiciliğini gösteren seramik binalarının yapım aşamasında 
gomalak malzemesini kullanır ve malzemenin olanaklarını sorgulayan bir yaklaşım sergiler. 
Discovering the Layers Hidden in Ceramic Bodies isimli makalesinde sanatçı pişmemiş seramik 
yüzeylere uygulandığı gomalak’ı alkol içinde eriterek çözelti hazırladığını belirtir. Bu çözeltinin 
hazırlanmasıyla ilgili deneyimini şöyle aktarır: “Çözelti 1/10 oranında (100 gr. Gomalak, 900 ml 
alkol) hazırlanan çözelti kapaklı bir kavanoz ya da şişeye alınır, gomalak pulları çözünene kadar 
çalkalanır. Çözeltinin homojen bir yapıya kavuşması için bir gün bekletilir’’ (Özgündoğdu, 2011, s. 
99). Sanatçı, kalıp ile şekillendirdiği çalışmalarını tamamen kuruduktan sonra rötuşlar, kurşun kalem 
ile deseni çizer, sıvı tutma özelliği yüksek bir suluboya fırçası kullanarak gomalak çözeltisini çizdiği 
desen üzerine uygular. Ardından nemli sünger yardımıyla gomalak kaplı olmayan yüzeyleri silerek 
deseni ortaya çıkarır. Bu teknik ile seramik yüzeyde üç boyutlu şekillendirmenin mümkün olduğunu 
gören sanatçı mimari mekânlar ile olan ilişkisini eserlerinde izleyiciye sunar.  

 

 
Resim 9: “Yeşil Meneviş’’, 2010, Adile Feyza Çakır Özgündoğdu 

 

Selim Çınar 

 Sanatçı eserlerini parafin şablon tekniklerini kullanarak üretir. Uzun zamandır deneyimlediği 
tekniği geliştirerek çalışmalarını sürdürür. Kalıp yöntemiyle şekillendirdiği formlarını kalıptan 
çıkardıktan sonra kuruma aşamasında müdahaleler yapar. Seramik yüzeye bir kat parafin sürer ve 
yüzeyi nemli süngerle silerek kabartma desenlerini oluşturur. Yüzeyde görmek istediği deseni elde 
edene kadar bu yöntemi uygular. Eserlerinin renklendirmesini ise kabartma işlemi ile eş zamanlı 
gerçekleştirir, yüzeylere astar uygulaması yapar. Böylece yüzeyde görülen rölyefleri farklı renklerle 
ortaya çıkarır. Tek bir pişirim yaparak pişirim sürecini tamamlar. 

 



94

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

 
Resim 10: “Miracle Blocker “Porselen, Kalıpla Şekillendirme, Parafin Kabartma ve Parafin 

Şablon, 1210 C, 16x21x34 cm.,2024, Selim Çınar 

 

Tekstil Yüzeylerde Mumlama Batik Tekniği 

 Batik, “rezerv (resist dyeing) yöntemiyle uygulanan en eski ve en temel kumaş boyama ile 
desen bezeme tekniğidir. %100 doğal elyaftan (pamuk, ipek) oluşan bezayağı dokuma yüzey üzerinde 
çalışılmaktadır. Bu teknik, kumaşın belirlenen bölgelerine boyanın nüfus etmesini engelleyen bir 
rezerv/ örtücü maddeler (balmumu- parafin karışımı, nişasta, hamur, pirinç lapası vb.) uygulanmasına 
dayanır. Söz konusu maddeler tjanting (mum kalemi), tjamp (şablon), fırça gibi özel araçlar 
aracılığıyla yüzeye aktarılır. Bu şekilde kumaşın kendi rengi korunarak desenler oluşturulur. 
Desenleme/ resimleme tamamlandıktan sonra, geleneksel doğal boyalar ile uygulamalarda olduğu 
gibi günümüzde reaktif, doğal olmayan kimyasal boyar maddeler kullanılarak boyama işlemi 
gerçekleştirilir. Kumaş, boyaya daldırma veya kapama yöntemleriyle renklendirilir ve bu süreç teknik 
tamamlanana kadar tekrarlanır. Böylece batik hem boyama hem de el bezemesi niteliği taşıyan, özgün 
bir yüzey tasarım yöntemi olarak ortaya çıkmaktadır (Aydoğan & Oyman, 2021, s. 730). Batik 
kelimesi Cava dilinde "küçük noktalarla işaretlemek" anlamına gelen ambitik kelimesinden 
türemiştir. Dünyanın birçok yerinde uygulanan bu işlem, kumaş yüzeyindeki belirli bölgelere sıcak 
erimiş balmumu uygulanmasını içerir. Balmumu katılaştıktan sonra kumaş bir boya banyosuna 
daldırılır. Balmumu, boyaya karşı bir bariyer görevi görür ve boyanın alımı yalnızca kumaşın 
balmumu uygulanmamış bölgelerinde gerçekleşir (Hann, 2024, s. 61). 

 Batik tekniğinin kökeni çoğunlukla Cava Adaları ile ilişkilendirilse de çeşitli kaynaklarda 
Mısır’daki firavun mezarlarında ve mağaralarda batik benzeri kumaş örneklerine rastlandığı 
belirtilmektedir. Bu örneklerin incelenmesi, boyama uygulamalarından önce maskeleme tekniğinin 
var olduğuna yönelik görüşleri desteklemektedir. Söz konusu dönemlerde hayvan kabukları, bitki 
kabukları ve benzeri basit nesnelerin kullanıldığı, kumaşların ise bazı ağaçlar ve çiçek özlerinden elde 
edilmiş doğal boyarmaddelerle renklendirildiği anlaşılmaktadır. Sentetik boyaların keşfiyle beraber 
batik uygulayıcıları kumaşı düğümleme, dikme, örme ya da buruşturma gibi yöntemlerle rezerve 
ederek boyama süreçlerini çeşitlendirmişlerdir. Altıncı ve yedinci yüzyıllarda İpek Yolu ticaretinde, 
tüccarların hediye olarak taşıdığı kumaşlar arasında bu tür batik uygulamalarına rastlandığı 
bilinmektedir (Gümüşer, 2018, s.21).  

 Batik; desen özellikleri, yüzey görünümü, renk yapısı ve kimi zaman boyutlandırılmış 
dokularıyla antik dönemlerden beri dikkat çeken bir uygulamadır. Günümüzde geleneksel kullanım 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

95

 
 

 
Resim 10: “Miracle Blocker “Porselen, Kalıpla Şekillendirme, Parafin Kabartma ve Parafin 

Şablon, 1210 C, 16x21x34 cm.,2024, Selim Çınar 

 

Tekstil Yüzeylerde Mumlama Batik Tekniği 

 Batik, “rezerv (resist dyeing) yöntemiyle uygulanan en eski ve en temel kumaş boyama ile 
desen bezeme tekniğidir. %100 doğal elyaftan (pamuk, ipek) oluşan bezayağı dokuma yüzey üzerinde 
çalışılmaktadır. Bu teknik, kumaşın belirlenen bölgelerine boyanın nüfus etmesini engelleyen bir 
rezerv/ örtücü maddeler (balmumu- parafin karışımı, nişasta, hamur, pirinç lapası vb.) uygulanmasına 
dayanır. Söz konusu maddeler tjanting (mum kalemi), tjamp (şablon), fırça gibi özel araçlar 
aracılığıyla yüzeye aktarılır. Bu şekilde kumaşın kendi rengi korunarak desenler oluşturulur. 
Desenleme/ resimleme tamamlandıktan sonra, geleneksel doğal boyalar ile uygulamalarda olduğu 
gibi günümüzde reaktif, doğal olmayan kimyasal boyar maddeler kullanılarak boyama işlemi 
gerçekleştirilir. Kumaş, boyaya daldırma veya kapama yöntemleriyle renklendirilir ve bu süreç teknik 
tamamlanana kadar tekrarlanır. Böylece batik hem boyama hem de el bezemesi niteliği taşıyan, özgün 
bir yüzey tasarım yöntemi olarak ortaya çıkmaktadır (Aydoğan & Oyman, 2021, s. 730). Batik 
kelimesi Cava dilinde "küçük noktalarla işaretlemek" anlamına gelen ambitik kelimesinden 
türemiştir. Dünyanın birçok yerinde uygulanan bu işlem, kumaş yüzeyindeki belirli bölgelere sıcak 
erimiş balmumu uygulanmasını içerir. Balmumu katılaştıktan sonra kumaş bir boya banyosuna 
daldırılır. Balmumu, boyaya karşı bir bariyer görevi görür ve boyanın alımı yalnızca kumaşın 
balmumu uygulanmamış bölgelerinde gerçekleşir (Hann, 2024, s. 61). 

 Batik tekniğinin kökeni çoğunlukla Cava Adaları ile ilişkilendirilse de çeşitli kaynaklarda 
Mısır’daki firavun mezarlarında ve mağaralarda batik benzeri kumaş örneklerine rastlandığı 
belirtilmektedir. Bu örneklerin incelenmesi, boyama uygulamalarından önce maskeleme tekniğinin 
var olduğuna yönelik görüşleri desteklemektedir. Söz konusu dönemlerde hayvan kabukları, bitki 
kabukları ve benzeri basit nesnelerin kullanıldığı, kumaşların ise bazı ağaçlar ve çiçek özlerinden elde 
edilmiş doğal boyarmaddelerle renklendirildiği anlaşılmaktadır. Sentetik boyaların keşfiyle beraber 
batik uygulayıcıları kumaşı düğümleme, dikme, örme ya da buruşturma gibi yöntemlerle rezerve 
ederek boyama süreçlerini çeşitlendirmişlerdir. Altıncı ve yedinci yüzyıllarda İpek Yolu ticaretinde, 
tüccarların hediye olarak taşıdığı kumaşlar arasında bu tür batik uygulamalarına rastlandığı 
bilinmektedir (Gümüşer, 2018, s.21).  

 Batik; desen özellikleri, yüzey görünümü, renk yapısı ve kimi zaman boyutlandırılmış 
dokularıyla antik dönemlerden beri dikkat çeken bir uygulamadır. Günümüzde geleneksel kullanım 

 
 

alanlarının (folklorik kostümler, tören giysileri vb.) ötesine geçerek sanatçıların eserlerine ve özgün 
moda akımlarına katkı sağlamaktadır. Çağdaş tekstil sanatında batik, ileri teknolojilerin sağladığı 
imkanlarla birleşerek tie& dye, tritik batik, kelepçe boyama batik, balmumu- batik, shibori ve ikat 
gibi farklı rezerve teknikleriyle iki ve üç boyutlu yüzey düzenlemeleri şeklinde kullanılmaktadır. 
Bunun yanı sıra, giyilebilir sanat uygulamalarında tasarımcılar ve fiber sanatçılar için önemli bir 
uygulama ve ifade aracı haline gelmiştir (Ercivan, 2017, s. 92). 

 Batik tekniğinin en belirgin özelliği kapatıcı maddenin kumaşın boya banyosuna daldırılması 
sırasında oluşan çatlaklardan boya sızmasıyla mermerimsi bir yüzey görüntüsü oluşturmasıdır. Bu 
etki karakteristik yapısı sebebiyle her batik çalışmasını kendine özgü bir eser haline getirmektedir. 
Kompozisyon ve renkler aynı şekilde uygulanmış olsa dahi kapatıcı maddenin (parafin- bal mumu 
vb. karışımın) her seferinde farklı biçimde uygulanması ve çatlamasıyla ortaya çıkan desenler 
benzersizdir. Dolayısıyla her bir parça özgün bir tasarım niteliği taşımaktadır (Şahin, 1978, s. 12). 

 Mumlama batik tekniği, geleneksel zanaat bilgisini modern tasarım anlayışıyla birleştiren en 
özgün yüzey tasarım yöntemlerinden biridir. Mumun kumaş üzerinde oluşturduğu dokuyla birlikte 
tasarımcılar kontrollü şekilde kendi desenlerini de aktarabilmektedir. Birçok tekstil tasarımcısı batik 
tekniğini estetik bir anlatı aracı olarak benimsemiştir. Günümüzde tasarımcılar, geleneksel mumlama 
yöntemlerini kullanarak mumlama batik çalışmaları gerçekleştirmektedir. Araştırmada Noel 
Dyrenforth, Josephine Komara, Iwan Tirta ve Amine Hande Tuncer’in tasarımlarına odaklanılmıştır. 

 

Noel Dyrenforth  

 Noel Dyrenforth, 1962’den beri balmumu uygulamasına yeni bir yaklaşım getirmiş ve 
günümüzde birçok uluslararası batik sanatçısı tarafından uygulanan modern tekniklerin çoğunu 
geliştirmiştir. Geleneksel zanaat tekniklerine borçlu olduğunu kabul etmekle birlikte, yaratıcı 
uygulamaları batiğin estetik niteliklerine ilişkin algıları sorgular.1960’ların karşı kültür hareketine 
dayanan eserler yaratır. Geleneksel sanat süreçlerini aktif olarak reddeden Dyrenforth’un kendine 
özgü tanınabilir bir stili vardır. Kumaş üzerinde sıcak balmumu ve boya arasındaki etkileşimi sürekli 
olarak araştırır aynı zamanda sıçratma ve püskürtme tabancasıyla balmumu uygulama yöntemlerini 
de kullanır. Dyrenforth’un tekrar eden temaları, hızla değişen toplumda var olan gerilim ve kişisel 
özgürlüklerin sürekli aşınmasına odaklanır (Bağlantı 5).  

   

 
 

Resim 11. Release, Pamuklu Kumaş Üzerine Mumlama Batik, 121x94 cm., 1981, Noel Dyrenforth 



96

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

 

Josephine Komara 

 Markası Obin/ BINHouse olarak bilinen Josephine Komara, batik uygulamaları yapan çağdaş 
bir tasarımcıdır. Bin House'un kurucusu olan Komara, onlarca yılını Endonezya'nın dört bir yanındaki 
geleneksel tekstil tekniklerini araştırarak ve bunları modern moda anlayışıyla birleştirerek geçirmiştir. 
Birçok tasarımcının aksine, Obin kumaşın kendisine odaklanır ve doğal boyalar, el dokuması ve 
mumbatik yöntemlerini kullanarak tek bir parçayı tamamlamak için ekibi ile aylarca çalışır. 
Çalışmaları, el yapımı tekstile olan ilgiyi yeniden canlandırmıştır. Genç nesillerin batiği sadece tören 
kıyafeti olarak değil, moda olarak görmelerine yardımcı olmuştur. Obin'in uzun süren üretim süreci 
ve zanaatkarlığa olan tutkusu, hızlı moda dünyasında Endonezya tekstillerinin yeniden değer 
kazanmasına yardımcı olmaktadır (Bağlantı 6).  

 

 
 

Resim 12. White On White Koleksiyonu, İpek Jakarlı Dokuma Kumaş Üzeri Mumlama Batik, 2025, 
BINhouse 

 

Iwan Tirta 

 Iwan Tirta, Endonezyalı bir batik moda tasarımcısıdır. Tirta hukuk eğitimi almıştır ancak 
uluslararası üne sahip bir tasarımcı olmuştur. 1970'ler ve 1980'lerde batik tasarımının yeniden 
canlanmasının öncüsü olarak kabul edilir. Kariyerinin ilerleyen dönemlerinde Endonezya ve Cava 
kültürünün savunucusu haline gelmiştir. Uluslararası moda endüstrisinde, dergiler ve moda şovları da 
dahil olmak üzere batik tasarımlarının tanıtımında büyük rol oynar. Tirta geleneksel el yapımı 
kumaşların yerine seri üretilen baskılı batiklerin benimsenmesini eleştirir. Seri üretim baskı batik 
yüzeyler ile geleneksel yöntemlerle üretilen batik kumaşların farkının bilinmesine ve önemsenmesine 
özellikle değinir. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

97

 
 

 

Josephine Komara 

 Markası Obin/ BINHouse olarak bilinen Josephine Komara, batik uygulamaları yapan çağdaş 
bir tasarımcıdır. Bin House'un kurucusu olan Komara, onlarca yılını Endonezya'nın dört bir yanındaki 
geleneksel tekstil tekniklerini araştırarak ve bunları modern moda anlayışıyla birleştirerek geçirmiştir. 
Birçok tasarımcının aksine, Obin kumaşın kendisine odaklanır ve doğal boyalar, el dokuması ve 
mumbatik yöntemlerini kullanarak tek bir parçayı tamamlamak için ekibi ile aylarca çalışır. 
Çalışmaları, el yapımı tekstile olan ilgiyi yeniden canlandırmıştır. Genç nesillerin batiği sadece tören 
kıyafeti olarak değil, moda olarak görmelerine yardımcı olmuştur. Obin'in uzun süren üretim süreci 
ve zanaatkarlığa olan tutkusu, hızlı moda dünyasında Endonezya tekstillerinin yeniden değer 
kazanmasına yardımcı olmaktadır (Bağlantı 6).  

 

 
 

Resim 12. White On White Koleksiyonu, İpek Jakarlı Dokuma Kumaş Üzeri Mumlama Batik, 2025, 
BINhouse 

 

Iwan Tirta 

 Iwan Tirta, Endonezyalı bir batik moda tasarımcısıdır. Tirta hukuk eğitimi almıştır ancak 
uluslararası üne sahip bir tasarımcı olmuştur. 1970'ler ve 1980'lerde batik tasarımının yeniden 
canlanmasının öncüsü olarak kabul edilir. Kariyerinin ilerleyen dönemlerinde Endonezya ve Cava 
kültürünün savunucusu haline gelmiştir. Uluslararası moda endüstrisinde, dergiler ve moda şovları da 
dahil olmak üzere batik tasarımlarının tanıtımında büyük rol oynar. Tirta geleneksel el yapımı 
kumaşların yerine seri üretilen baskılı batiklerin benimsenmesini eleştirir. Seri üretim baskı batik 
yüzeyler ile geleneksel yöntemlerle üretilen batik kumaşların farkının bilinmesine ve önemsenmesine 
özellikle değinir. 

 
 

 
 

Resim 13. Iwan Tirta Atölyesi Kumaş Yüzeyine Mum Uygulaması 
 

 
 

Resim 14. Mumlama Batik Klasik Desen İpekli Kumaş Kategorisi,2025, Iwan Tirta    
 

 
 
 
 
 
 
 
 
  



98

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

Amine Hande Tuncer 
 

  
 

Resim 15. Golden Crown, Pamuklu Kumaş Üzerine Mumlama Batik ve Kumaş Boyama Çalışması 
90x150 cm., 2018, Amine Hande Tuncer 

 
 Sanatçının mumlama batik çalışmaları, geleneksel batik tekniğini çağdaş bir anlatı diliyle 
yeniden yorumlayan deneysel bir yüzey araştırmasına dayanır. Sanatçı Selçuklu ve Anadolu 
desenlerini barok ve günümüz ikonografisiyle ilişkilendirerek yaşam–ölüm, geçicilik ve hafıza 
temalarını görsel bir kompozisyona dönüştürür. Mumlama batik tekniğiyle oluşturduğu alanları, çok 
katmanlı boyama süreçleriyle birlikte kullanır. Boyama sırasında oluşan karakteristik çatlak 
(damarlanma) etkisini bilinçli olarak kompozisyonun bir parçası hâline getirir. Organik desen 
akışlarını, figüratif öğelerle iç içe geçirerek yüzeyde hem kontrollü hem de rastlantısal bir ifade alanı 
yaratır. Böylece geleneksel bir tekstil tekniğini, çağdaş fiber sanat bağlamında kavramsal bir anlatım 
aracına dönüştürür. 

Tekstil Yüzeyinde Mumlama Batik Uygulama Basamakları 

 Mumlama batikte balmumu ve parafin birlikte kullanılır (Resim 17). Pamuklu veya ipek 
kumaşın üzerine istenen desen kurşun kalem ile çizilir. Belirli miktardaki balmumu ve parafin 
karışımı bir ısıtıcı yardımı ile (elektrikli ısıtıcı ya da ocak) uygun bir kabın içinde eritilir. Sıvı kıvama 
gelen mum ve parafin karışımı çok ısındığı zaman kumaşın üzerinde fazla dağılabilir. Yeterli sıcaklığa 
gelmediği zaman ise kumaş tarafından emilimi zorlaşabilir. Bu sebeple ısıtıcının uygun sıcaklıkta 
ayarlanmış olması uygulamanın doğruluğu için önem teşkil etmektedir. Mumlama batik 
uygulamalarında farklı biçimlerde hazırlanmış bloklar ve şablonlar (tjamp) aracılığıyla 
uygulanabildiği gibi, özel bir mum kalemi (Resim 16) ile de yüzeye aktarılabilir. Tek renkli batik 
üretiminde mum ve parafin karışımı yalnızca bir kez uygulanmaktadır. Ardından kumaş boyama 
işlemine tabi tutulur. Çok renkli batik uygulamalarında ise her bir renk aşaması için ayrı bir boyama 
ve buna karşılık gelen yeni bir mumlama işlemi ile tamamlanmaktadır. Boyama süreci 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

99

 
 

Amine Hande Tuncer 
 

  
 

Resim 15. Golden Crown, Pamuklu Kumaş Üzerine Mumlama Batik ve Kumaş Boyama Çalışması 
90x150 cm., 2018, Amine Hande Tuncer 

 
 Sanatçının mumlama batik çalışmaları, geleneksel batik tekniğini çağdaş bir anlatı diliyle 
yeniden yorumlayan deneysel bir yüzey araştırmasına dayanır. Sanatçı Selçuklu ve Anadolu 
desenlerini barok ve günümüz ikonografisiyle ilişkilendirerek yaşam–ölüm, geçicilik ve hafıza 
temalarını görsel bir kompozisyona dönüştürür. Mumlama batik tekniğiyle oluşturduğu alanları, çok 
katmanlı boyama süreçleriyle birlikte kullanır. Boyama sırasında oluşan karakteristik çatlak 
(damarlanma) etkisini bilinçli olarak kompozisyonun bir parçası hâline getirir. Organik desen 
akışlarını, figüratif öğelerle iç içe geçirerek yüzeyde hem kontrollü hem de rastlantısal bir ifade alanı 
yaratır. Böylece geleneksel bir tekstil tekniğini, çağdaş fiber sanat bağlamında kavramsal bir anlatım 
aracına dönüştürür. 

Tekstil Yüzeyinde Mumlama Batik Uygulama Basamakları 

 Mumlama batikte balmumu ve parafin birlikte kullanılır (Resim 17). Pamuklu veya ipek 
kumaşın üzerine istenen desen kurşun kalem ile çizilir. Belirli miktardaki balmumu ve parafin 
karışımı bir ısıtıcı yardımı ile (elektrikli ısıtıcı ya da ocak) uygun bir kabın içinde eritilir. Sıvı kıvama 
gelen mum ve parafin karışımı çok ısındığı zaman kumaşın üzerinde fazla dağılabilir. Yeterli sıcaklığa 
gelmediği zaman ise kumaş tarafından emilimi zorlaşabilir. Bu sebeple ısıtıcının uygun sıcaklıkta 
ayarlanmış olması uygulamanın doğruluğu için önem teşkil etmektedir. Mumlama batik 
uygulamalarında farklı biçimlerde hazırlanmış bloklar ve şablonlar (tjamp) aracılığıyla 
uygulanabildiği gibi, özel bir mum kalemi (Resim 16) ile de yüzeye aktarılabilir. Tek renkli batik 
üretiminde mum ve parafin karışımı yalnızca bir kez uygulanmaktadır. Ardından kumaş boyama 
işlemine tabi tutulur. Çok renkli batik uygulamalarında ise her bir renk aşaması için ayrı bir boyama 
ve buna karşılık gelen yeni bir mumlama işlemi ile tamamlanmaktadır. Boyama süreci 

 
 

tamamlandıktan sonra mumlu yüzey kazınarak, kumaş kaynatılarak ya da buharsız ütü kullanılarak 
sökme işlemi gerçekleştirilmektedir (Hann, 2024, s. 62). Amine Hande Tuncer’ in tekstil yüzeyinde 
mumlama batik uygulama basamakları verilmiştir. 

                 
                   
                   Resim 16. Mumlama Kalemi (Tjamp)            Resim 17. Balmumu ve Parafin  
 

 
 

Resim 18. Balmumu ve Parafin Karışımının Kumaş Üzerine Desen Uygulanması 
 

 Mumlama batik uygulanan tekstil yüzeylerde karakteristik bir damarlanma (çatlama) efekti 
ortaya çıkabilmektedir. Bu etki, kumaş boya banyosuna daldırıldığında ya da fırça yardımı ile 
boyandığında kurumuş mum tabakasında oluşan ince çatlaklardan boyanın nüfuz etmesi sonucunda 
oluşur. Çatlama dokusu, dünya genelinde batik ürünleriyle yaygın biçimde ilişkilendirilen bir özellik 
olup serigrafi baskı teknikleriyle yapılan uygulamalarda da sıklıkla görülür. 

 
  



100

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

Sonuç 

   Tarihsel süreçte dekorlama tekniklerinde kullanılan malzemelerden olan parafin, gomalak ve 
balmumu günümüzde hala pek çok alanda kullanılmaktadır. Kullanım alanlarından olan seramik ve 
tekstil yüzeyler bu araştırmanın ana konusu olmuştur. Her iki malzeme yüzeyinde parafin, balmumu 
ve gomalak’ın günümüzde kullanım olasılıkları ve sanatçıların üretim süreçlerine katkıları 
incelenmiştir. Sanatçıların bu malzemeleri nasıl kullandıkları, iki farklı disiplinde bu malzemelerin 
kullanım örnekleri sanatçıların yapıtları üzerinden değerlendirilmiştir.  Kumaş veya seramik 
yüzeylere uygulanan teknik ile kültürel değerlerin ve geleneksel desenlerin aktarılmasının mümkün 
olduğu, güncel sanatçıların yapıtlarında da yeni ifade biçimlerine olanak verdiği görülmüştür.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

101

 
 

Sonuç 

   Tarihsel süreçte dekorlama tekniklerinde kullanılan malzemelerden olan parafin, gomalak ve 
balmumu günümüzde hala pek çok alanda kullanılmaktadır. Kullanım alanlarından olan seramik ve 
tekstil yüzeyler bu araştırmanın ana konusu olmuştur. Her iki malzeme yüzeyinde parafin, balmumu 
ve gomalak’ın günümüzde kullanım olasılıkları ve sanatçıların üretim süreçlerine katkıları 
incelenmiştir. Sanatçıların bu malzemeleri nasıl kullandıkları, iki farklı disiplinde bu malzemelerin 
kullanım örnekleri sanatçıların yapıtları üzerinden değerlendirilmiştir.  Kumaş veya seramik 
yüzeylere uygulanan teknik ile kültürel değerlerin ve geleneksel desenlerin aktarılmasının mümkün 
olduğu, güncel sanatçıların yapıtlarında da yeni ifade biçimlerine olanak verdiği görülmüştür.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

KAYNAKÇA 

AYDOĞAN, M., & OYMAN, N. R. (2021). Batik Tekniğinin Farklı Tekstil Yüzey Düzenleme 

  Yöntemleriyle Kullanımı ve Uygulamaları. Art-e Sanat Dergisi, 14(28), 728-752.  

AYDOĞAN, M. (2024). Batik Sanatının Bervanik Baskı Tekniği ile Karşılaştırılması. Korkut Ata  

 Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 19, 214–230. 

ERCİVAN, G. B. (2017). Rezerve Boyalı Tekstillerin Gelenekten Modern Tekstil Tasarımları ve 

  Uygulamalarına Dönüşüm Süreci. Yedi (17), 87-101. 

GÜMÜŞER, T. (2018). Modern İnterpretations Of Traditional Wax Batik Technique İn Textile Arts:  

 A Local Case Study İn Turkey. NDI Journal, 2(1). Department Of Footwear Design And  

 Manufacturing, Faculty Of Art And Design, Selçuk University, Konya, Turkey 

HANN, M. A. Resist Dyeing and Patterning – An Explanation of Alternatives 

ÖZGÜNDOĞDU, A. F. Ç., Discovering the Layers Hidden in Ceramic Bodies, 2011; Ceramics 

  Technical Dergisi, No:33 

PETERSON, S., Shoji Hamada: A Potter's Way and Work, Herbert Press, 2020 

SEVİM, S. Sibel, İN, H., (2015). Seramik Yüzeylerde Maskeleme Tekniğinin Kullanımının  

 Araştırılması ve Uygulanması, Anadolu Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, Cilt 8, Sayı 8, 

 s.35 

YAĞAN, Y., (1978). Türk El Dokumacılığı, İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Bağlantı 1: https://www.gomalak.com/gomalak-nedir-6200/index.htm  

Bağlantı 2. https://www.aic-iac.org/member/peter-beard/ 

Bağlantı 3: https://www.arneaase.com/about 

Bağlantı 4: https://ceramicartsnetwork.org/daily/article/Etched-in-Clay-How-to-Make-Beautiful-
Relief-Surfaces-with-Shellac-Resist) 

Bağlantı 5: https://collections.vam.ac.uk/item/O368024/release-batik-dyrenforth-noel/). 

Bağlantı 6: https://www.batikwayang.com/blogs/our-stories/the-artistry-of-batik-honoring-three-
icons-who-shaped-an-indonesian-legacy?srsltid=AfmBOoqMGzYPUAaPSQP1Kb783q6MFm-
vxFqBSNVSk_EtaBZK1IdvaJEh  

 

GÖRSEL KAYNAKÇALAR 

Resim 1: https://wonderfulbees.gr/product/organic-beewax/?lang=en 

Resim 2: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 3: https://www.refsan.com.tr/gomalag?srsltid=  

Resim 4: https://peterbeard.co.uk/ceramics/ 

Resim 5: https://alanwheatleyart.com/hamada-shoji/wax-resist-jar-detail 



102

Şirin KOÇAK , Amine Hande TUNCER

 
 

Resim 6: https://www.arneaase.com/news/2015/3/2/bowl-lit-by-lamp 

Resim 7: https://ceramicartsnetwork.org/daily/article/Etched-in-Clay-How-to-Make-Beautiful-
Relief-Surfaces-with-Shellac-Resist 

Resim 8: https://ceramicartsnetwork.org/daily/article/Etched-in-Clay-How-to-Make-
BeautifulRelief-Surfaces-with-Shellac-Resist 

Resim 9: https://feyzaporcelain.com/wp-content/uploads/2010/10/2010-yesil-menevis.jpg 

Resim 10: Sanatçı ile E-posta Yoluyla İletişim 

Resim 11. https://collections.vam.ac.uk/item/O368024/release-batik-dyrenforth-noel/  

Resim 12. https://www.instagram.com/binhouse_official/  

Resim 13: http://www.iwantirtabatik.com/content/80-sustainability  

Resim 14: http://www.iwantirtabatik.com/classic/2699-2560-telau-boket-manuk-kembang-
kedasih.html#/11-color-black/36-material-cotton/40-length-3_m  

Resim 15: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 16: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 17: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 18: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

 



 
 

Resim 6: https://www.arneaase.com/news/2015/3/2/bowl-lit-by-lamp 

Resim 7: https://ceramicartsnetwork.org/daily/article/Etched-in-Clay-How-to-Make-Beautiful-
Relief-Surfaces-with-Shellac-Resist 

Resim 8: https://ceramicartsnetwork.org/daily/article/Etched-in-Clay-How-to-Make-
BeautifulRelief-Surfaces-with-Shellac-Resist 

Resim 9: https://feyzaporcelain.com/wp-content/uploads/2010/10/2010-yesil-menevis.jpg 

Resim 10: Sanatçı ile E-posta Yoluyla İletişim 

Resim 11. https://collections.vam.ac.uk/item/O368024/release-batik-dyrenforth-noel/  

Resim 12. https://www.instagram.com/binhouse_official/  

Resim 13: http://www.iwantirtabatik.com/content/80-sustainability  

Resim 14: http://www.iwantirtabatik.com/classic/2699-2560-telau-boket-manuk-kembang-
kedasih.html#/11-color-black/36-material-cotton/40-length-3_m  

Resim 15: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 16: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 17: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

Resim 18: Amine Hande Tuncer kişisel fotoğraf arşivi 

 

BÖLÜM 8

SANATTA SANATÇI VE KAVRAMSAL 
SÜREÇ BAĞLAMINDA PSİKOLOJİK 

AÇILIMLAR

 

Evrim ÖZESKİCİ1 , Murat ÇALIŞKAN2 

1  Doç, Uşak Üniversitesi,Güzel Sanatlar Fakültesi Temel Eğitim Bölümü, ozeskicievrim@gmail.com, Orcid Id: 0000-0003-1491-3487
2  Uşak Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü - Sanat ve Tasarım Anabilim Dalı, Tasarım Çalışmaları Programı, Yüksek Lisans Öğrencisi, 
muro.6464i@gmail.com, Orcid Id: 0009-0006-8244-8627



104

Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN
Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN

1. GİRİŞ 
 

 Sanat; varoluşundan bu yana psikolojik ve toplumsal öğelerle ilişki içerisinde olmuştur. 
Tarihsel süreçte sanatçı, eserini oluştururken aktarmak istediği düşünceyi veya olguyu, yaşadığı 
kültür ve toplum yapısıyla bağlantılı biçimde ifade etmiştir. Sanatçının yaşadığı toplum yapısı, 
savaşlar, ekonomik krizler, siyasi olaylar, kültürel farklılıklar ve içsel çıkmazlar sanatın çok 
yönlülüğünü doğrudan etkilemiştir. Tarihsel süreçte farklı akımlar ve sanatçılar ortaya çıkmıştır. Bu 
süreç içerisinde düş, kavram ve kurgu gibi sanatın bilinçaltı yanıyla ilgilenen sanatçılar da var 
olmuştur. Edvard Munch, Salvador Dali, Giorgio De Chirico, Edward Hopper bu sanatçılara örnek 
olarak gösterilebilir.  

Metafiziksel ögeler de sanatçının yapıtına dâhil olabilmektedir. Sanat ve psikoloji 
kavramlarının bu bağlamda birbiriyle yakından ilişkili olduğu söylenebilir. Sanatçının, bilincinde ve 
bilinçaltında oluşan psikoanalitik olgular sanat eserinin fikrini ve yapısını doğrudan etkilemektedir. 
“Bireyi çözümlemeyi, derinliklerine ve sırlarına inmeyi amaçlayan bir disiplin olarak 
özetleyebileceğimiz psikoanalitik düşünce, görsel sanatlar alanında 19. yüzyıl sonu 20. yüzyılın 
başından itibaren Sembolistler, Dışavurumcular ve yoğun olarak Gerçeküstücüler tarafından 
kullanılmıştır” (Aliçavuşoğlu, 2012:2). 
 Resmin oluşum sürecinde sanatçı, toplumsal veya içsel bir kaygıyı ifade etmektedir. Sanatçıyı 
etkileyen oluşumlar zihninde ve bilinçaltında şekillenmektedir. Farklı kaygılar farklı üslup ve 
biçimler oluşturmaktadır. “Sanatsal yaratı, acıyla baş etmek için bir yol, bir çıkış oluşturur; sanat da 
var olmak için bir anlamda acıya ihtiyaç duyar” (Kaptan, 2013:60). Bu bağlamda sanatçı ve ifade 
etme dürtüsü sanatçının bilincinde ve bilinçaltında oluşan kaygılarından meydana gelmektedir. 
Sanatçının yaratım sürecinde psikoloji ve acı önemli bir yer tutmaktadır.  
 Fischer’a göre; “Sanatçı olabilmek için yaşantıyı yakalayıp tutmak, onu belleğe, belleği 
anlatıma, gereçleri biçime dönüştürmek gerekmektedir. Sanatın özünde karşılıklı bir çatışma vardır. 
Sanatın yoğun ve gerçek bir yaşantıdan doğması yetmez, ayrıca kırılması, nesnellik kazanarak bir 
biçim alması gerekmektedir” (Fischer, 2017:23). Sanat ve sanatçının belleği arasındaki yakın ilişki 
bu bağlamda daha iyi anlaşılmaktadır. Sanatçının etkilendiği her durum, kişi veya olgu, eserinin 
biçimsel ve kavramsal yapısını etkilemektedir. Araştırma kapsamında; sanat eserinin oluşum 
sürecinde, psikolojinin ve toplumun önemi araştırılmıştır. Edvard Munch’un The Smell of Death, 
Robert de Chirico’nun Melancholy of a Beatiful Day ve Edward Hopper’ın Hotel Room eserleri, 
sanatçı, eser ve psikoloji bağlamında incelenmiştir.  
 

    1.1  Sanat ve Psikoloji Bağlamında Sanat Eseri Yaratımı   
Eser oluşturma sürecinde sanatçının etkilendiği olay ve olgular eserlerine etki etmiştir. “Tüm 

farklı özelliklerine rağmen sanatçılar birer insandır ve bir psikolojiye sahiptir. Bu psikoloji bir şekilde 
sanatçının eserine yansır. Sanat eserinde ilk göze çarpan her zaman psikoloji olmasa da psikolojinin 
az ya da çok etkisi inkâr edilemez” (Ayaydın, 2020:9). Sanatçının farklı duygu durumları resmine de 
yansımaktadır. Sanatçının bilinçaltında etkisi altında olduğu psikolojik durum eserinin kavramsal 
yapısını oluşturmaktadır. Sanat, sözlerle ifade edilemeyen duygulanımın resim, şiir, müzik vb. 
eserlerle ifade edilebilmesidir. Bu bağlamda sanat eserini değerli ve biricik yapan kavramın, 
sanatçının içsel ifadesi olduğu söylenebilir. Sanatçının ifade ettiği his, evrensel bir hisse 
dönüşmektedir. Sanat ve duygulanım ilişkisi bu bağlamda ortaya çıkmaktadır. Sanat eseri, duyuya ve 
bilinçaltına seslenerek izleyicide olumlu veya olumsuz bir duygulanım yaratmaktadır.  

Sanat yapıtlarının kavramsal ve üslupsal özellikleri incelendiğinde, sanatçının yaşadığı dönem 
ve toplumsal olaylar mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. “Savaşın kaosu içindeki dünyada 
yaşayan bir sanatçının manzara resmi ile bunu deneyimlememiş bir sanatçının resmettiği manzara 
çok farklı çağrışımlar barındırır. Bazı sanatçılar geçmiş zamanın ruhundan esinlenirken bazıları 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

105

1. GİRİŞ 
 

 Sanat; varoluşundan bu yana psikolojik ve toplumsal öğelerle ilişki içerisinde olmuştur. 
Tarihsel süreçte sanatçı, eserini oluştururken aktarmak istediği düşünceyi veya olguyu, yaşadığı 
kültür ve toplum yapısıyla bağlantılı biçimde ifade etmiştir. Sanatçının yaşadığı toplum yapısı, 
savaşlar, ekonomik krizler, siyasi olaylar, kültürel farklılıklar ve içsel çıkmazlar sanatın çok 
yönlülüğünü doğrudan etkilemiştir. Tarihsel süreçte farklı akımlar ve sanatçılar ortaya çıkmıştır. Bu 
süreç içerisinde düş, kavram ve kurgu gibi sanatın bilinçaltı yanıyla ilgilenen sanatçılar da var 
olmuştur. Edvard Munch, Salvador Dali, Giorgio De Chirico, Edward Hopper bu sanatçılara örnek 
olarak gösterilebilir.  

Metafiziksel ögeler de sanatçının yapıtına dâhil olabilmektedir. Sanat ve psikoloji 
kavramlarının bu bağlamda birbiriyle yakından ilişkili olduğu söylenebilir. Sanatçının, bilincinde ve 
bilinçaltında oluşan psikoanalitik olgular sanat eserinin fikrini ve yapısını doğrudan etkilemektedir. 
“Bireyi çözümlemeyi, derinliklerine ve sırlarına inmeyi amaçlayan bir disiplin olarak 
özetleyebileceğimiz psikoanalitik düşünce, görsel sanatlar alanında 19. yüzyıl sonu 20. yüzyılın 
başından itibaren Sembolistler, Dışavurumcular ve yoğun olarak Gerçeküstücüler tarafından 
kullanılmıştır” (Aliçavuşoğlu, 2012:2). 
 Resmin oluşum sürecinde sanatçı, toplumsal veya içsel bir kaygıyı ifade etmektedir. Sanatçıyı 
etkileyen oluşumlar zihninde ve bilinçaltında şekillenmektedir. Farklı kaygılar farklı üslup ve 
biçimler oluşturmaktadır. “Sanatsal yaratı, acıyla baş etmek için bir yol, bir çıkış oluşturur; sanat da 
var olmak için bir anlamda acıya ihtiyaç duyar” (Kaptan, 2013:60). Bu bağlamda sanatçı ve ifade 
etme dürtüsü sanatçının bilincinde ve bilinçaltında oluşan kaygılarından meydana gelmektedir. 
Sanatçının yaratım sürecinde psikoloji ve acı önemli bir yer tutmaktadır.  
 Fischer’a göre; “Sanatçı olabilmek için yaşantıyı yakalayıp tutmak, onu belleğe, belleği 
anlatıma, gereçleri biçime dönüştürmek gerekmektedir. Sanatın özünde karşılıklı bir çatışma vardır. 
Sanatın yoğun ve gerçek bir yaşantıdan doğması yetmez, ayrıca kırılması, nesnellik kazanarak bir 
biçim alması gerekmektedir” (Fischer, 2017:23). Sanat ve sanatçının belleği arasındaki yakın ilişki 
bu bağlamda daha iyi anlaşılmaktadır. Sanatçının etkilendiği her durum, kişi veya olgu, eserinin 
biçimsel ve kavramsal yapısını etkilemektedir. Araştırma kapsamında; sanat eserinin oluşum 
sürecinde, psikolojinin ve toplumun önemi araştırılmıştır. Edvard Munch’un The Smell of Death, 
Robert de Chirico’nun Melancholy of a Beatiful Day ve Edward Hopper’ın Hotel Room eserleri, 
sanatçı, eser ve psikoloji bağlamında incelenmiştir.  
 

    1.1  Sanat ve Psikoloji Bağlamında Sanat Eseri Yaratımı   
Eser oluşturma sürecinde sanatçının etkilendiği olay ve olgular eserlerine etki etmiştir. “Tüm 

farklı özelliklerine rağmen sanatçılar birer insandır ve bir psikolojiye sahiptir. Bu psikoloji bir şekilde 
sanatçının eserine yansır. Sanat eserinde ilk göze çarpan her zaman psikoloji olmasa da psikolojinin 
az ya da çok etkisi inkâr edilemez” (Ayaydın, 2020:9). Sanatçının farklı duygu durumları resmine de 
yansımaktadır. Sanatçının bilinçaltında etkisi altında olduğu psikolojik durum eserinin kavramsal 
yapısını oluşturmaktadır. Sanat, sözlerle ifade edilemeyen duygulanımın resim, şiir, müzik vb. 
eserlerle ifade edilebilmesidir. Bu bağlamda sanat eserini değerli ve biricik yapan kavramın, 
sanatçının içsel ifadesi olduğu söylenebilir. Sanatçının ifade ettiği his, evrensel bir hisse 
dönüşmektedir. Sanat ve duygulanım ilişkisi bu bağlamda ortaya çıkmaktadır. Sanat eseri, duyuya ve 
bilinçaltına seslenerek izleyicide olumlu veya olumsuz bir duygulanım yaratmaktadır.  

Sanat yapıtlarının kavramsal ve üslupsal özellikleri incelendiğinde, sanatçının yaşadığı dönem 
ve toplumsal olaylar mutlaka göz önünde bulundurulmalıdır. “Savaşın kaosu içindeki dünyada 
yaşayan bir sanatçının manzara resmi ile bunu deneyimlememiş bir sanatçının resmettiği manzara 
çok farklı çağrışımlar barındırır. Bazı sanatçılar geçmiş zamanın ruhundan esinlenirken bazıları 

yaşadıkları zamanın ötesine geçmiştir” (Pankhurst& Hawksley, 2018:11). Sanat eserini oluşturmak 
için esinlenilen olgunun deneyimlenmiş olması gerekmemektedir. Olgunun sanatçıyı etkilemesi ve 
bilinçaltında bir duygulanım oluşturması sanat eserini ortaya çıkarmaktadır. Sanatsal edinim bu 
bağlamda oluşmaktadır. “İnsanın yeryüzünde var olduğu günden bugüne gelinceye dek vazgeçilmez 
bir şekilde süregelen bir etkinlik olarak ele aldığımız sanatsal edinimin yapılış nedenlerine ilişkin, 
farklı görüşler ileri sürülmektedir. Oldukça çeşitlilik gösteren bu görüşlerde; sanatın psikolojik 
nedenlere, büyü temelli bir yapıya, doğaya karşı duyulan korkuya ya da oyun içtepisine bağlı olarak 
yapıldığı yönünde düşüncelere rastlanmaktadır” (Ağluç, 2013:10). Sanatçı, izleyiciye kendini ifade 
etmek ve yaşadığı duyguyu anlatabilmek için sanata ihtiyaç duymuştur. Sanat tarihi incelendiğinde, 
yapılan eserlerin dönemin psikolojik ve sosyolojik yapısıyla bağlantılı olduğu gözlemlenmektedir. 
Sanatçı, yaratma dürtüsünü bu bağlamda şekillendirmektedir.   

Toplum içerisinde, sanatçının zaman zaman doğru olanı anlatmadığı düşüncesi öne 
çıkabilmektedir. “Sanatçı da bir insan ve onun da bir ruhsal dünyası bulunmaktadır. Yaşadıklarını 
yapıtları aracılığıyla samimi bir biçimde ifade etmelerine olumsuz anlamlar yüklenmesi doğru 
değildir. Aslında yaptıkları bir çeşit analizden ibarettir. Bu bağlamda Freud, sanat aracılığıyla oluşan 
yaratıcılığı çözümlemeye çalışmış, bunu yaparken ön yargılardan kaçındığını ifade etmiştir” 
(Kaçmaz, 2023:140). Sanat, toplumun bazı kesimlerinde önyargılara ve tepkilere neden olsa da 
toplumun aynası olmaya devam etmiştir. Tarih boyunca sanatta, farklı akımlar ve dönemler 
yaşanmıştır ancak sanatçının eser oluşturmaktaki kaygısı benzer kaygılar olmuştur. Psikoanaliz ve 
sanat ilişkisi bu noktada daha çok önem kazanmaktadır. Sanatçının acıları veya yaşamı boyunca 
edindiği duygulanımı ifade etme isteği sanat eseri oluşturmasında önemli bir güdü olmuştur.      
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Görsel 1. Edvard Munch, The Smell of Death, 100x110.5 cm, Tuval Üzerine Yağlı Boya ve Tempera, 
1895.(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Edvard_Munch_-_The_Smell_of_Death_(1895).jpg E.T. 26.11.2024). 

 



106

Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN

 

 Edvard Munch’un The Smell Of Death isimli eseri incelendiğinde, bir oda içerisinde uzak olan 
sol köşede yatakta ölmüş halde ve üzeri yorgan benzeri bir örtüyle kaplanmış figür gözükmektedir. 
Kapının yakınında muhtemelen odaya yeni giren dört figüre ve onları karşılayan siyah elbiseli bir 
figüre rastlanmaktadır. Figürlerin yüzündeki mimiklerden ölümün insan üzerindeki farklı etkileri 
anlaşılmaktadır. Kapıyı açan ve muhtemelen ölünün yakını olan figürün mimiklerinden, üzüntülü ve 
yas içerisinde olduğu anlaşılmaktadır. Ziyaretçi olduğu düşünülen dört figürden en arkadaki erkek 
figürün mimiklerinde donukluk ve duygusuzluk fark edilmektedir. Perspektif olarak izleyiciye en 
yakın kadın figürün mimiklerinde şaşkınlık ifadesi görülmektedir. Siyah elbiseli kadın figürün 
mimiklerine bakıldığında ağlamaklı halini saklama isteği ve duygusunu belli etmememe hali fark 
edilmektedir. Son olarak siyah elbiseli kadın figürün hemen önündeki figür incelendiğinde ise hüznün 
getirdiği donukluk fark edilmektedir. Figürün yüzünde kullanılan yeşile yakın renk tonu bu ifadeyi 
güçlendirmektedir. Eserin çoğunluğunu oluşturan soluk renkler, ölümün sanatçıdaki ifadesini 
göstermektedir.  
 Edvard Munch, çok küçük yaşlarda annesini tüberküloz hastalığından kaybetmiştir. Daha 
sonra aynı hastalıktan kız kardeşini kaybetmiştir. Sanatçının ifadesinde ölüm temasına yer vermesi 
bilinçaltındaki ölüm olgusundan gelmektedir. Munch, yaşamı boyunca eserlerinde ölüm ve yas 
temalarına sürekli yer vermiştir. Sanatçının The Smell of Death eserinde de benzer durum fark 
edilmektedir. Ölümün sanatçıda uyandırdığı duygulanım eserlerine de yansımıştır. Ölüm sanatçıdan 
annesini ve kız kardeşini almıştır. Bu psikolojik çıkmaz, sanatçıda ifade etme dürtüsünü güdülemiştir 
ve eserlerinin kavramsal yapısını oluşturmuştur. Sanatçının eserlerinde kullandığı renk seçimleri, 
mekân seçimi ve figürler benzerlik göstermektedir. “Munch’un ölüm ve yas tepkilerini anlatan 
resimlerinin çoğu iç mekânda geçer. Genellikle ölümün kasvetini anlatan bu odalar birkaç eşya 
dışında neredeyse boştur. Resimlerde görülen sabit eşya ölünün yatağıdır. Duvarlar genellikle koyu, 
soğuk renklerde boyanmış, zemin için ise sarı, kızıl, turuncu gibi renkler kullanılmıştır” (Zengin, 
2016:51).  
 Mekân içerisindeki boşluğun, ölümün sanatçıda yarattığı hissizlik olgusuyla bağlantılı olduğu 
düşünülebilir. Munch, eserlerinde figürleri detaylı resmetmekten ziyade çoğu zaman silüete yakın 
hâlde resmetmiştir. Figürlerin kıyafet, anatomi gibi detaylarına girmemiş, daha çok jest ve 
mimiklerine odaklanmıştır.  Munch’un, figürlerinde yarattığı duygulanımı izleyiciye hissettirdiği 
söylenebilir. Resim sanatı, sanatçının yaşadığı acıyı ifade edebilmesinde etkili olmuştur. Bu bağlamda 
sanatçının eserleriyle yaşadığı psikolojik etkiler ilişki içerisinde olmuştur. 
 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

107

 

 Edvard Munch’un The Smell Of Death isimli eseri incelendiğinde, bir oda içerisinde uzak olan 
sol köşede yatakta ölmüş halde ve üzeri yorgan benzeri bir örtüyle kaplanmış figür gözükmektedir. 
Kapının yakınında muhtemelen odaya yeni giren dört figüre ve onları karşılayan siyah elbiseli bir 
figüre rastlanmaktadır. Figürlerin yüzündeki mimiklerden ölümün insan üzerindeki farklı etkileri 
anlaşılmaktadır. Kapıyı açan ve muhtemelen ölünün yakını olan figürün mimiklerinden, üzüntülü ve 
yas içerisinde olduğu anlaşılmaktadır. Ziyaretçi olduğu düşünülen dört figürden en arkadaki erkek 
figürün mimiklerinde donukluk ve duygusuzluk fark edilmektedir. Perspektif olarak izleyiciye en 
yakın kadın figürün mimiklerinde şaşkınlık ifadesi görülmektedir. Siyah elbiseli kadın figürün 
mimiklerine bakıldığında ağlamaklı halini saklama isteği ve duygusunu belli etmememe hali fark 
edilmektedir. Son olarak siyah elbiseli kadın figürün hemen önündeki figür incelendiğinde ise hüznün 
getirdiği donukluk fark edilmektedir. Figürün yüzünde kullanılan yeşile yakın renk tonu bu ifadeyi 
güçlendirmektedir. Eserin çoğunluğunu oluşturan soluk renkler, ölümün sanatçıdaki ifadesini 
göstermektedir.  
 Edvard Munch, çok küçük yaşlarda annesini tüberküloz hastalığından kaybetmiştir. Daha 
sonra aynı hastalıktan kız kardeşini kaybetmiştir. Sanatçının ifadesinde ölüm temasına yer vermesi 
bilinçaltındaki ölüm olgusundan gelmektedir. Munch, yaşamı boyunca eserlerinde ölüm ve yas 
temalarına sürekli yer vermiştir. Sanatçının The Smell of Death eserinde de benzer durum fark 
edilmektedir. Ölümün sanatçıda uyandırdığı duygulanım eserlerine de yansımıştır. Ölüm sanatçıdan 
annesini ve kız kardeşini almıştır. Bu psikolojik çıkmaz, sanatçıda ifade etme dürtüsünü güdülemiştir 
ve eserlerinin kavramsal yapısını oluşturmuştur. Sanatçının eserlerinde kullandığı renk seçimleri, 
mekân seçimi ve figürler benzerlik göstermektedir. “Munch’un ölüm ve yas tepkilerini anlatan 
resimlerinin çoğu iç mekânda geçer. Genellikle ölümün kasvetini anlatan bu odalar birkaç eşya 
dışında neredeyse boştur. Resimlerde görülen sabit eşya ölünün yatağıdır. Duvarlar genellikle koyu, 
soğuk renklerde boyanmış, zemin için ise sarı, kızıl, turuncu gibi renkler kullanılmıştır” (Zengin, 
2016:51).  
 Mekân içerisindeki boşluğun, ölümün sanatçıda yarattığı hissizlik olgusuyla bağlantılı olduğu 
düşünülebilir. Munch, eserlerinde figürleri detaylı resmetmekten ziyade çoğu zaman silüete yakın 
hâlde resmetmiştir. Figürlerin kıyafet, anatomi gibi detaylarına girmemiş, daha çok jest ve 
mimiklerine odaklanmıştır.  Munch’un, figürlerinde yarattığı duygulanımı izleyiciye hissettirdiği 
söylenebilir. Resim sanatı, sanatçının yaşadığı acıyı ifade edebilmesinde etkili olmuştur. Bu bağlamda 
sanatçının eserleriyle yaşadığı psikolojik etkiler ilişki içerisinde olmuştur. 
 

  
Görsel 2. Giorgio de Chirico, Melancholy of a Beautiful Day, Tuval Üzerine Yağlıboya, 1913.https://www.wikiart.org/en/giorgio-de-
chirico/melancholy-of-a-beautiful-day-1913 E. T 27.11.2024). 
 

Chirico’nun Melancholy of a Beatuiful Day isimli eseri incelendiğinde, sıcak renklerle 
kurgulanmış bir dış mekânın içerisinde ön planda küçük siyah tonlarda bir figür fark edilmektedir. 
Resmin sol kısmında, perspektifi ileriye doğru uzanan bir bina ve resmin sağ tarafında ise mitolojik 
olduğu düşünülen bir heykel göze çarpmaktadır. Resmin en uzak noktasında dağın eteklerinde birkaç 
bina göze çarpmaktadır. Chirico, eserlerinde oluşturduğu kurguda birbiriyle alakasız yapı ve figürler 
kullanmış; izleyicide farklı bir algı oluşturmuştur. “Onun, klasik heykeller, İtalya meydanları, tekinsiz 
gölgeler, geometrik objeler ve vitrin mankenlerinden oluşan alışılagelmişin dışındaki rüya mekânları 
birçok bilmece ile doludur. Bu bilmecelerin çıkış noktası ise sanatçının sanatsal gelişimine de yön 
veren toplumsal ve çevresel etmenlerdir” (Aral, 2010:38). Sanatçı, IX ve XX. Yüzyılda meydana 
gelen toplumsal değişimlerin psikolojisini eserlerinde konu edinmiştir. Bu bağlamda toplumda 
meydana gelen psikolojik etkileri metafiziksel bağlamda eser kurgusuna dâhil etmiştir. Chirico’nun 
eserleri Gerçeküstücü resmin öncülerinden olmuştur. Sanatçının psikolojik bağlamda oluşturduğu 
kurguları, onun bilinçaltını da yansıtmaktadır. Sanatçının yaşadığı toplumsal ve içsel kaygılar, 
eserlerinde metaforlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bilinçaltı ve psikanaliz kavramları, Chirico’nun 
resimlerinde büyük ölçüde kendine yer bulmaktadır. Sanatçının resimlerinde düşsel çağrışımlar fark 
edilmektedir. “…Düş, bilinçaltı çağrışımları ve bu doğrultuda yaşanan her şey imge oluşumuna neden 
olur. Bilinçaltının olanaklarını S. Freud’un geliştirmiş olduğu bilinçaltı (psikanaliz) çalışmaları ilgi 
kaynağı olduğu gibi, çalışmaların yönlendirilmesinde de kullanılır. Freud’un psikanaliz yöntemine 
göre; insanın gizli kalmış, bilinç düzeyine çıkamamış istek ve düşünceleri bilinçaltında gizlidir” 
(Aral, 2010:38). Chirico’nun eserlerinde, zamansızlık kendini göstermektedir. Modern ve Antik 
figürler aynı mekân içerisinde kendine yer bulabilmektedir. Geçmiş ve gelecek kavramları 
Chirico’nun eserlerinde bir bütün olarak ele alınmaktadır. Eserlerindeki düşsel kavram bu bağlamda 
ön plana çıkmaktadır. “‘Andromakhe ve Hektor’, ‘Oretes ve Electra’, ‘Odysseus ve Calypso’ gibi 
figürler De Chirico’nun çalışmalarında görülür. Klasik kökler umulmadık şekilde çarpıcıdır” 
(Özdemir& Koca, 2012:413). Chirico, farklı mitolojik hikayeleri olan bu antik figürleri, eserlerinin 
kavramsal yapısı içerisinde birer psikolojik metafor olarak kullanmaktadır.    



108

Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN

Chirico’nun henüz gençken okuduğu Nietzsche ve Schopenhauer felsefeleri, yaşadığı ve 
gezdiği bölgelerdeki mimari yapı, savaşın ve sanayileşmenin toplum üzerindeki etkileri, eserlerinin 
kavramsal yapısını etkilemiştir. Bu bağlamda sanatçının eserlerinin, bilinçaltında onu etkileyen her 
türlü durum ve olguya bağlı olarak olgunlaştığı söylenebilir. Sanatçının aktarmak istediği düşünce, 
içsel kaygılarından doğsa da eserinin üslupsal ve kavramsal yapısının dış etmenlere de bağlı olduğu 
gözlemlenmektedir. Sanatçının toplumun bir aynası olduğu düşüncesi bu bağlamda güçlenmektedir.      
 

 
Görsel 3. Edward Hopper, Hotel Room, Tuval Üzerine Yağlıboya, 1931. (https://www.edwardhopper.net/hotel-room.jsp [E.T. 
11.12.2024]). 
 

Edward Hopper’ın Hotel Room eseri incelendiğinde, bir otel odasının içerisinde yatağın 
üzerinde düşünceli ve elinde muhtemelen bir zaman çizelgesine bakan kadın figürü fark edilmektedir. 
Hopper, perspektifi ve geometriyi kullanarak odada sıkışmışlık hissi oluşturmuştur. Etrafa dağılan 
eşyalar, kadının bir şeye üzgün veya sinirli olduğunu göstermektedir. Edward Hopper’ın eşi Jo'nun 
kaydına göre;  

“Kâğıt kadının az önce danıştığı bir zaman çizelgesi. Odanın her tarafına dağılmış kıyafetler de gösterdiği 
gibi, öğrendiği her şey onu üzmüş gibi görünüyor. Hopper, etkileyici bir konuyu böylesine güçlü bir 
biçimsel düzenlemeyle birleştirerek, güç ve incelikten oluşan bir kompozisyon üretti - soyut bir duyarlılığa 
hitap edecek kadar basit - ancak hassas gözlemci için anlam katmanları. Bu, Hopper'ın otel yatak odalarına 
ve lobilerine yerleştirdiği birkaç resmin ilkiydi ve hepsi evden uzaktaki hayatın kafa karıştırıcı deneyimini 
ima ediyordu” (www.edwardhopper.net [E.T. 11.12.2024]).    

Sanayileşme ve gelişen kapitalist düzenin toplum üzerindeki etkilerinin, Hopper’ın eserlerinin 
kavramsal yapısını etkilediği fark edilmektedir. Psikolojik bağlamda sanatçı, bireyin toplum 
içerisinde yalnızlaşması ve makineleşmenin toplum üzerindeki etkilerini melankolik bağlamda ele 
almıştır. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

109

Chirico’nun henüz gençken okuduğu Nietzsche ve Schopenhauer felsefeleri, yaşadığı ve 
gezdiği bölgelerdeki mimari yapı, savaşın ve sanayileşmenin toplum üzerindeki etkileri, eserlerinin 
kavramsal yapısını etkilemiştir. Bu bağlamda sanatçının eserlerinin, bilinçaltında onu etkileyen her 
türlü durum ve olguya bağlı olarak olgunlaştığı söylenebilir. Sanatçının aktarmak istediği düşünce, 
içsel kaygılarından doğsa da eserinin üslupsal ve kavramsal yapısının dış etmenlere de bağlı olduğu 
gözlemlenmektedir. Sanatçının toplumun bir aynası olduğu düşüncesi bu bağlamda güçlenmektedir.      
 

 
Görsel 3. Edward Hopper, Hotel Room, Tuval Üzerine Yağlıboya, 1931. (https://www.edwardhopper.net/hotel-room.jsp [E.T. 
11.12.2024]). 
 

Edward Hopper’ın Hotel Room eseri incelendiğinde, bir otel odasının içerisinde yatağın 
üzerinde düşünceli ve elinde muhtemelen bir zaman çizelgesine bakan kadın figürü fark edilmektedir. 
Hopper, perspektifi ve geometriyi kullanarak odada sıkışmışlık hissi oluşturmuştur. Etrafa dağılan 
eşyalar, kadının bir şeye üzgün veya sinirli olduğunu göstermektedir. Edward Hopper’ın eşi Jo'nun 
kaydına göre;  

“Kâğıt kadının az önce danıştığı bir zaman çizelgesi. Odanın her tarafına dağılmış kıyafetler de gösterdiği 
gibi, öğrendiği her şey onu üzmüş gibi görünüyor. Hopper, etkileyici bir konuyu böylesine güçlü bir 
biçimsel düzenlemeyle birleştirerek, güç ve incelikten oluşan bir kompozisyon üretti - soyut bir duyarlılığa 
hitap edecek kadar basit - ancak hassas gözlemci için anlam katmanları. Bu, Hopper'ın otel yatak odalarına 
ve lobilerine yerleştirdiği birkaç resmin ilkiydi ve hepsi evden uzaktaki hayatın kafa karıştırıcı deneyimini 
ima ediyordu” (www.edwardhopper.net [E.T. 11.12.2024]).    

Sanayileşme ve gelişen kapitalist düzenin toplum üzerindeki etkilerinin, Hopper’ın eserlerinin 
kavramsal yapısını etkilediği fark edilmektedir. Psikolojik bağlamda sanatçı, bireyin toplum 
içerisinde yalnızlaşması ve makineleşmenin toplum üzerindeki etkilerini melankolik bağlamda ele 
almıştır. 

Hopper’ın eserleri genellikle yabancılaşma olgusunu ele almaktadır. Psikolojik bağlamda 
sanatçı, toplumdan izole olmuş figürleri eserlerine konu edinmektedir. Koyu ve sade atmosferler, 
sanatçının eserlerinde melankoli ve dram öğesini kuvvetlendirmektedir. Sanatçının eser oluşturma 
sürecinde, toplumun yaşadığı makineleşme ve kapitalist sürece uyum sağlama çabaları önemli bir 
psikolojik etmen olmuştur. Hopper, günlük ve sıradan mekânları eser kurgusuna dâhil ederek bu 
olguyu kuvvetlendirmiştir.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Görsel 4. Grant Wood, American Gothic, 1930. (https://en.wikipedia.org/wiki/American_Gothic [E.T. 18.12.2024]). 
 

 

Edward Hopper’la aynı dönemi paylaşan Grant Wood’un American Gothic eseri 
incelendiğinde, Hotel Room eserinin kavramsal yapısıyla benzerlikler göstermektedir. “Wood’un 
çalışmasında savunduğu değerler eser üzerinden okunabilir. Adamın yaba (saman çatalı) ve tulumları 
el ile yapılan işçiliği temsil ederken, kadının elbisesi üzerindeki kolonyal baskı apronu 19. yüzyıl 
Amerika’sını sembolize etmektedir. Evin ön tarafında görülen çiçekler ve bitkiler evcil hayvancılığı 
ve küçük bahçe yetiştiriciliğini temsil etmektedir” (Görgülü, 2018:192). Sanatçı, sade ve yalın bir 
atmosfere, donuk mimiklere sahip iki figürü yerleştirerek belirsizlik ve gizem olgusunu 
kuvvetlendirmiştir. İki figür de izleyiciye bakmaktadır. Resmin arkasında bulunan ahşap çiftlik evi, 
eserin kavramsal yapısını kuvvetlendirmektedir. Sanatçı eserlerinde, dönemin siyasal ve sosyolojik 
yapısından farklı olarak taşra yapısına önem vermiştir. American Gothic resminin, o dönem 
Amerika’da yaşanan bunalım sürecini anlatır nitelikte olduğu gözlemlenmektedir. Toplumsal ve 
sosyolojik etmenlerin sanatçının eser oluşturma sürecindeki psikolojisini etkilediği fark edilmektedir. 
Fakat aynı dönem ve aynı toplumda yetişen iki sanatçının farklı üslupta eserler oluşturması, sanatın 
psikoloanalitik tarafını ortaya çıkarmaktadır. Sanatçının bilinç ve bilinçdışında oluşan kavramların, 
aynı dönem ve toplumda olsalar da sanatçıda farklı biçemler oluşturduğunu söylemek mümkündür. 



110

Evrim ÖZESKİCİ , Murat ÇALIŞKAN

 

      2.   SONUÇ 
 

Sanat ve psikoloji kavramları tarihsel süreçte ilişki içerisinde olmuşlardır. Sanatçının yaşadığı 
toplum yapısı, savaşlar, ekonomik krizler, siyasi olaylar, kültürel farklılıklar ve içsel çıkmazlar 
sanatın çok yönlülüğünü doğrudan etkilemiştir. Psikoanalitik etkenler, farklı sanatçıların ve akımların 
ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Sanatçının, bilincinde ve bilinçaltında oluşan psikolojik etkilerin, 
sanat eserinin fikrini ve yapısını doğrudan etkilediği gözlemlenmiştir. Sanatsal yaratının, sanatçının 
yaşadığı acının veya farklı bir duygulanımın, içinde bulunduğu sosyolojik ve psikolojik durumla ilişki 
içerisinde olduğu fark edilmiştir. Sanat yapıtlarının kavramsal ve üslupsal özellikleri incelendiğinde, 
sanatçının yaşadığı dönem ve toplumsal olaylar yaratım sürecinde önem teşkil etmektedir. Sanat 
eserini oluşturmak için esinlenilen olgunun deneyimlenmiş olması gerekmemektedir. Olgunun 
sanatçıyı etkilemesi ve bilinçaltında bir duygulanım oluşturması sanat eserini ortaya çıkarmaktadır. 
Sanatsal edinim bu bağlamda oluşmaktadır. Sanatçının içsel deneyimleri, onu etkileyen olgular ve 
ifade etmek istediği kaygı da bu bağlamda yaratım sürecinde sanatçıyı etkilemiştir. Araştırma 
kapsamında; sanat eserinin oluşum sürecinde psikolojinin ve toplumun önemi araştırılmıştır. Edvard 
Munch’un The Smell of Death, Robert de Chirico’nun Melancholy of a Beatiful Day ve Edward 
Hopper’ın Hotel Room eserleri, sanatçı, eser ve psikoloji bağlamında incelenmiştir. Tarih boyunca 
sanatta, farklı akımlar ve dönemler yaşanmıştır ancak sanatçının eser oluşturmaktaki kaygısı benzer 
kaygılar olmuştur. Psikoanaliz ve sanat ilişkisi bu bağlamda daha çok önem kazanmaktadır. 
Sanatçının yaşamı boyunca edindiği duygulanımı ifade etme isteği sanat eseri oluşturmasında önemli 
bir güdü olmuştur. Edvard Munch’un erken yaşta annesi ve ablasını kaybetmesi, eserlerindeki ölüm 
temasının ön plana çıkmasında etkili olmuştur. Giorgio de Chirico’nun henüz gençken okuduğu 
Nietzsche ve Schopenhauer felsefeleri, yaşadığı ve gezdiği bölgelerdeki mimari yapı, savaşın ve 
sanayileşmenin toplum üzerindeki etkileri, eserlerinin kavramsal yapısını etkilemiştir. Chirico, düş 
ve metafizik ögelerini eser kurgusuna dâhil etmiştir. Aynı zamanda psikolojik bağlamda metaforik 
unsurları eserlerinde kullanmıştır. Edward Hopper, yaşadığı Amerikan toplumunun makineleşme 
karşısında yaşadığı zorlukları ve yalnızlaşmasını eserlerine psikolojik bağlamda yer vermiştir. 
Psikolojinin ve psikoanalitik unsurların, sanatçının eser yaratım sürecinde önemli bir etken 
oluşturduğu anlaşılmıştır. Sanatçının içinde bulunduğu toplum, yaşadığı zorluklar, bilincinde ve 
bilinçaltında oluşan duygulanımlar eserinin kavramsal yapısını ve tarzını etkilemiştir. 

 

 

 

  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

111

 

      2.   SONUÇ 
 

Sanat ve psikoloji kavramları tarihsel süreçte ilişki içerisinde olmuşlardır. Sanatçının yaşadığı 
toplum yapısı, savaşlar, ekonomik krizler, siyasi olaylar, kültürel farklılıklar ve içsel çıkmazlar 
sanatın çok yönlülüğünü doğrudan etkilemiştir. Psikoanalitik etkenler, farklı sanatçıların ve akımların 
ortaya çıkmasında etkili olmuştur. Sanatçının, bilincinde ve bilinçaltında oluşan psikolojik etkilerin, 
sanat eserinin fikrini ve yapısını doğrudan etkilediği gözlemlenmiştir. Sanatsal yaratının, sanatçının 
yaşadığı acının veya farklı bir duygulanımın, içinde bulunduğu sosyolojik ve psikolojik durumla ilişki 
içerisinde olduğu fark edilmiştir. Sanat yapıtlarının kavramsal ve üslupsal özellikleri incelendiğinde, 
sanatçının yaşadığı dönem ve toplumsal olaylar yaratım sürecinde önem teşkil etmektedir. Sanat 
eserini oluşturmak için esinlenilen olgunun deneyimlenmiş olması gerekmemektedir. Olgunun 
sanatçıyı etkilemesi ve bilinçaltında bir duygulanım oluşturması sanat eserini ortaya çıkarmaktadır. 
Sanatsal edinim bu bağlamda oluşmaktadır. Sanatçının içsel deneyimleri, onu etkileyen olgular ve 
ifade etmek istediği kaygı da bu bağlamda yaratım sürecinde sanatçıyı etkilemiştir. Araştırma 
kapsamında; sanat eserinin oluşum sürecinde psikolojinin ve toplumun önemi araştırılmıştır. Edvard 
Munch’un The Smell of Death, Robert de Chirico’nun Melancholy of a Beatiful Day ve Edward 
Hopper’ın Hotel Room eserleri, sanatçı, eser ve psikoloji bağlamında incelenmiştir. Tarih boyunca 
sanatta, farklı akımlar ve dönemler yaşanmıştır ancak sanatçının eser oluşturmaktaki kaygısı benzer 
kaygılar olmuştur. Psikoanaliz ve sanat ilişkisi bu bağlamda daha çok önem kazanmaktadır. 
Sanatçının yaşamı boyunca edindiği duygulanımı ifade etme isteği sanat eseri oluşturmasında önemli 
bir güdü olmuştur. Edvard Munch’un erken yaşta annesi ve ablasını kaybetmesi, eserlerindeki ölüm 
temasının ön plana çıkmasında etkili olmuştur. Giorgio de Chirico’nun henüz gençken okuduğu 
Nietzsche ve Schopenhauer felsefeleri, yaşadığı ve gezdiği bölgelerdeki mimari yapı, savaşın ve 
sanayileşmenin toplum üzerindeki etkileri, eserlerinin kavramsal yapısını etkilemiştir. Chirico, düş 
ve metafizik ögelerini eser kurgusuna dâhil etmiştir. Aynı zamanda psikolojik bağlamda metaforik 
unsurları eserlerinde kullanmıştır. Edward Hopper, yaşadığı Amerikan toplumunun makineleşme 
karşısında yaşadığı zorlukları ve yalnızlaşmasını eserlerine psikolojik bağlamda yer vermiştir. 
Psikolojinin ve psikoanalitik unsurların, sanatçının eser yaratım sürecinde önemli bir etken 
oluşturduğu anlaşılmıştır. Sanatçının içinde bulunduğu toplum, yaşadığı zorluklar, bilincinde ve 
bilinçaltında oluşan duygulanımlar eserinin kavramsal yapısını ve tarzını etkilemiştir. 

 

 

 

  

    3.   KAYNAKÇA 
 

Ağluç, L. (2013). Sanat Yaratıcılık Bağlamında İnsan ve Yaratma Güdüsü. Akdeniz İnsani Bilimler 
Dergisi, 3(1), 1-14. 

Aliçavuşoğlu, E. (2012). Psikanaliz, Freud ve Sanat. Sanat Tarihi Yıllığı (20), 1-16. 

Aral, Ö. Y. (2010). DE CHİRİCO: MEKÂNIN METAFİZİK BELLEĞİ. Sanat Dergisi (15), 37-42. 

Ayaydin, A. (2020). Psikoloji ve Sanat Etkileşimi Üzerine. Bilim Eğitim Sanat Ve Teknoloji 
Dergisi, 4(1), 8-12. 

Fischer, E. (2017). Sanatın Gerekliliği, (C. Çapan, Çev.) Baskı Yeri: Sözcükler Yayınevi. 

Görgülü, E., & Odabaş, O. (2018). Fotoğraf Resim ve Yeniden Üretim İlişkisi Bağlamında 
American Gothic. Akdeniz Sanat, 12(22), 71-81. 

Kaçmaz, Z. (2023). LACAN BAĞLAMINDA RESİM VE PSİKANALİZ (Salvador Dali’nin 
Narcissus’un Metamorfozu, Michelangelo Merisi Da Caravaggio’nun İshak’ın Kurban 
Edilişi, Jackson Pollock’un - Bir (Numara 31) isimli yapıtları üzerinden bir analiz). Sanat Ve 
Tasarım Dergisi, 13(1), 134-150.  

Kaptan, C. (2013). Acı ve Sanat. Sanat Ve Tasarım Dergisi, 1(12), 59-81.  

Özdemir, F., & Koca, B. (2013). Giorgio De Chirico Resimlerinde Mitoloji ve Melankoli. İnönü 
Üniversitesi Sanat Ve Tasarım Dergisi, 2(6). 

Pankhurst, A., & Hawskley, L. (2018). Sanatı Büyük Yapan Nedir. Yer: Hayalperest Yayınevi. 

Zengin, M. (2016). Edvard Munch’un Sanatında Yas Olgusu. Görünüm, 1(1), 50-55. 

www.edwardhopper.net (E.T. 11.12.2024).  

 

 

 

 

 

 

 





BÖLÜM 9

DIJITAL ÇAĞDA KENTLERIN GÖRSEL 
KIMLIĞI: SARAY KENT MARKASI İÇIN 

ÖĞRENCI TASARIMLARI ÜZERINE BIR 
İNCELEME

 

Şükran ÜNEŞ1 

1  Öğretim Görevlisi, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi, Saray Meslek Yüksekokulu, Tasarım Bölümü, Grafik Tasarım, 0000-0003-3184-
4700, sunes@nku.edu.tr (Lecturer, Tekirdağ Namık Kemal University, Saray Vocational School, Department of Design, Graphic Design, 0000-
0003-3184-4700, sunes@nku.edu.tr



114

Şükran ÜNEŞ

Şükran ÜNEŞ
GİRİŞ 

1970’lerden itibaren hız kazanan küreselleşme süreci, kamu yönetiminden ekonomiye 
kadar hemen her alanda köklü bir dönüşüm yaratmıştır (Çiftçi & Öktem, 2022, s. 19–20). 
Şeffaflık, verimlilik ve hesap verebilirlik kavramlarının ön plana çıktığı bu yeni düzende 
yerelleşme olgusu, küreselleşmenin tamamlayıcısı hâline gelmiştir. “Küresel düşün, yerel 
hareket et” anlayışıyla şekillenen süreç, yerel yönetimlerin rekabet gücünü artırma, kimlik 
oluşturma ve görünürlük sağlama çabalarını da beraberinde getirmiştir (Çamur, 2018, s. 296). 
Artık rekabet yalnızca özel sektörün değil, kentlerin de gündemindedir. Bu çerçevede ortaya 
çıkan “marka kent” kavramı, yerel yönetimlerin tanıtım, kimlik inşası ve değer üretimi 
süreçlerinde temel bir araç hâline gelmiştir (Tek, 2009, s. 170). 

Kentler de tıpkı devletler gibi kurulur, büyür, dönüşür ve zaman içinde değişim 
döngüsüne girerler (Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 4). Bu süreçte, sahip oldukları özgün 
nitelikleri öne çıkararak diğer kentlerden ayrışmak ve rekabet ortamında fark yaratmak isterler. 
Coğrafi konum, tarihî miras, doğal güzellikler, sosyo-kültürel yapı, mimari doku, yetişmiş 
bireyler ve simgesel faaliyetler gibi unsurlar; kentlerin kimliğini görünür kılan başlıca 
öğelerdir. Bu nitelikler sayesinde kentler, hem yerel hem küresel ölçekte dikkat çeken bir 
konuma erişebilirler (İçellioğlu, 2014, s. 40–41). 

Kentlerin markalaşma süreci, öncelikle güçlü bir imaj çalışmasını; güçlü bir imaj ise 
sağlam bir kimlik inşasını gerektirir. Ancak bu kimlik, yalnızca estetik veya tanıtımsal bir unsur 
değil, aynı zamanda kentin doğal, tarihî, kültürel, ekonomik ve toplumsal yapısının 
yansımasıdır. Kent kimliği, küreselleşmenin getirdiği benzerliklerle yerelleşmenin doğurduğu 
farklılıklar arasında bir denge kurma süreci olarak şekillenir. Modern çağın yarattığı bu ikili 
yapı, neoliberal dönüşümün etkisiyle birlikte, kentleri yalnızca ekonomik değil kültürel 
rekabetin de öznesi hâline getirmiştir. Dolayısıyla kent markalaşması, farklı ölçeklerdeki tüm 
bu unsurları bir bütün içinde ele alarak, kentin görsel, mekânsal ve toplumsal belleğini 
anlamlandırmayı zorunlu kılmaktadır (Uğuz & Yalçın, 2017, s. 185–186). 

1. Kimliğin Haritası: Görsel Hafıza ve Marka Kent Yaklaşımı 
İtalyanca kökenli olan “marka” sözcüğü, Türk Dil Kurumu’nda “bir ticari malı ya da 

herhangi bir nesneyi tanıtmaya, benzerlerinden ayırmaya yarayan özel ad veya işaret; 
alametifarika” biçiminde tanımlanmaktadır (Türk Dil Kurumu, 2024). Keleş’in “kent” 
kavramına ilişkin tanımında ise, kentin; “sürekli toplumsal gelişim içinde bulunan, toplumun 
yerleşme, barınma, ulaşım, çalışma, dinlenme ve eğlenme gibi gereksinimlerini karşılayan; 
tarımsal uğraşların sınırlı, nüfus yoğunluğunun köylere oranla daha fazla olduğu; küçük 
komşuluk birimlerinden oluşan bir yerleşme biçimi” olduğu belirtilmektedir (Keleş, 2021, s. 
81). Bu iki kavram bir araya geldiğinde, literatürde son yıllarda sıkça tartışılan “marka kent” 
ifadesi ortaya çıkmaktadır (Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 3–4). 

Marka kent oluşturma süreci, yalnızca teknik düzenlemelerle sınırlı olmayan; toplumun 
tüm kesimlerinin katılımını gerektiren sosyal bir süreçtir. Bu bağlamda katılım vurgusu oldukça 
önemlidir. Mahallî idareler, meslek odaları, sivil toplum kuruluşları, üniversiteler ve yerel 
basın, bu sürece dahil edilmesi gereken temel aktörler arasında yer almaktadır (Kaypak, 2013, 
s. 352). Geniş bir katılımla güçlü ve zayıf yönlerini nesnel biçimde değerlendirebilen kentlerin, 
zamanla farklı alanlarda uluslararası ölçekte görünürlük kazanması kaçınılmazdır. 

Kentlerin markalaşma süreci yalnızca yönetsel ya da ekonomik değil, aynı zamanda 
kültürel ve görsel hafıza boyutlarıyla da ilgilidir. Toplumsal yaşamdaki her türlü yaratıcılık 
eyleminin temeli olan kültürel bellek, esasen geleneklerin bileşkesi ve imgelerin birikimi olarak 
değerlendirilmektedir. “Buranın neyi meşhurdur?” sorusu, kentsel ve yöresel imgeleri tanıma, 
deneyimleme ve onları bir ya da birkaç kültürel unsurla görünür kılma isteğini ifade eder. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

115

GİRİŞ 

1970’lerden itibaren hız kazanan küreselleşme süreci, kamu yönetiminden ekonomiye 
kadar hemen her alanda köklü bir dönüşüm yaratmıştır (Çiftçi & Öktem, 2022, s. 19–20). 
Şeffaflık, verimlilik ve hesap verebilirlik kavramlarının ön plana çıktığı bu yeni düzende 
yerelleşme olgusu, küreselleşmenin tamamlayıcısı hâline gelmiştir. “Küresel düşün, yerel 
hareket et” anlayışıyla şekillenen süreç, yerel yönetimlerin rekabet gücünü artırma, kimlik 
oluşturma ve görünürlük sağlama çabalarını da beraberinde getirmiştir (Çamur, 2018, s. 296). 
Artık rekabet yalnızca özel sektörün değil, kentlerin de gündemindedir. Bu çerçevede ortaya 
çıkan “marka kent” kavramı, yerel yönetimlerin tanıtım, kimlik inşası ve değer üretimi 
süreçlerinde temel bir araç hâline gelmiştir (Tek, 2009, s. 170). 

Kentler de tıpkı devletler gibi kurulur, büyür, dönüşür ve zaman içinde değişim 
döngüsüne girerler (Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 4). Bu süreçte, sahip oldukları özgün 
nitelikleri öne çıkararak diğer kentlerden ayrışmak ve rekabet ortamında fark yaratmak isterler. 
Coğrafi konum, tarihî miras, doğal güzellikler, sosyo-kültürel yapı, mimari doku, yetişmiş 
bireyler ve simgesel faaliyetler gibi unsurlar; kentlerin kimliğini görünür kılan başlıca 
öğelerdir. Bu nitelikler sayesinde kentler, hem yerel hem küresel ölçekte dikkat çeken bir 
konuma erişebilirler (İçellioğlu, 2014, s. 40–41). 

Kentlerin markalaşma süreci, öncelikle güçlü bir imaj çalışmasını; güçlü bir imaj ise 
sağlam bir kimlik inşasını gerektirir. Ancak bu kimlik, yalnızca estetik veya tanıtımsal bir unsur 
değil, aynı zamanda kentin doğal, tarihî, kültürel, ekonomik ve toplumsal yapısının 
yansımasıdır. Kent kimliği, küreselleşmenin getirdiği benzerliklerle yerelleşmenin doğurduğu 
farklılıklar arasında bir denge kurma süreci olarak şekillenir. Modern çağın yarattığı bu ikili 
yapı, neoliberal dönüşümün etkisiyle birlikte, kentleri yalnızca ekonomik değil kültürel 
rekabetin de öznesi hâline getirmiştir. Dolayısıyla kent markalaşması, farklı ölçeklerdeki tüm 
bu unsurları bir bütün içinde ele alarak, kentin görsel, mekânsal ve toplumsal belleğini 
anlamlandırmayı zorunlu kılmaktadır (Uğuz & Yalçın, 2017, s. 185–186). 

1. Kimliğin Haritası: Görsel Hafıza ve Marka Kent Yaklaşımı 
İtalyanca kökenli olan “marka” sözcüğü, Türk Dil Kurumu’nda “bir ticari malı ya da 

herhangi bir nesneyi tanıtmaya, benzerlerinden ayırmaya yarayan özel ad veya işaret; 
alametifarika” biçiminde tanımlanmaktadır (Türk Dil Kurumu, 2024). Keleş’in “kent” 
kavramına ilişkin tanımında ise, kentin; “sürekli toplumsal gelişim içinde bulunan, toplumun 
yerleşme, barınma, ulaşım, çalışma, dinlenme ve eğlenme gibi gereksinimlerini karşılayan; 
tarımsal uğraşların sınırlı, nüfus yoğunluğunun köylere oranla daha fazla olduğu; küçük 
komşuluk birimlerinden oluşan bir yerleşme biçimi” olduğu belirtilmektedir (Keleş, 2021, s. 
81). Bu iki kavram bir araya geldiğinde, literatürde son yıllarda sıkça tartışılan “marka kent” 
ifadesi ortaya çıkmaktadır (Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 3–4). 

Marka kent oluşturma süreci, yalnızca teknik düzenlemelerle sınırlı olmayan; toplumun 
tüm kesimlerinin katılımını gerektiren sosyal bir süreçtir. Bu bağlamda katılım vurgusu oldukça 
önemlidir. Mahallî idareler, meslek odaları, sivil toplum kuruluşları, üniversiteler ve yerel 
basın, bu sürece dahil edilmesi gereken temel aktörler arasında yer almaktadır (Kaypak, 2013, 
s. 352). Geniş bir katılımla güçlü ve zayıf yönlerini nesnel biçimde değerlendirebilen kentlerin, 
zamanla farklı alanlarda uluslararası ölçekte görünürlük kazanması kaçınılmazdır. 

Kentlerin markalaşma süreci yalnızca yönetsel ya da ekonomik değil, aynı zamanda 
kültürel ve görsel hafıza boyutlarıyla da ilgilidir. Toplumsal yaşamdaki her türlü yaratıcılık 
eyleminin temeli olan kültürel bellek, esasen geleneklerin bileşkesi ve imgelerin birikimi olarak 
değerlendirilmektedir. “Buranın neyi meşhurdur?” sorusu, kentsel ve yöresel imgeleri tanıma, 
deneyimleme ve onları bir ya da birkaç kültürel unsurla görünür kılma isteğini ifade eder. 

Kültür bilimi kapsamında gelişmekte olan imge araştırmaları, kentlerin görsel hafızasının 
oluşumunda önemli bir role sahiptir. Uluslararası imge dünyasında her millet, kendine özgü 
değerleri, farklılıkları ve özgünlükleriyle yer edinmektedir (Özdemir, 2012). 

Bu bağlamda her kentin doğasına ait, kendisiyle bütünleşen bir sembolü ya da tanıtıcı 
unsuru bulunmaktadır (Solmaz, 2020: s. 113). Bazı kentlerde bu semboller coğrafi işaretli 
ürünler aracılığıyla somutlaşır. Coğrafi işaret, köken aldığı bölgeyle özdeşleşen ürünlerin 
özgünlüğünü ve kalitesini temsil eden bir göstergedir. Böylece yöresel nitelikleriyle tanınan 
değerlerin korunması ve tanıtımı sağlanmaktadır (URL, 3). 

Seçilen hedef kitle doğrultusunda, yazılı ve görsel iletişim olanaklarının etkili biçimde 
kullanılması; dikkat çekici logo ve slogan tercihleri, kentin güçlü yönlerinin farklı mecralarda 
tanıtılması ve zayıf yönlerinin iyileştirilmesi, kenti ekonomik açıdan yatırım çeken ve turistik 
anlamda ilgi gören bir merkez haline getirebilir (İçellioğlu, 2014, s. 45; Avcılar & Kara, 2015, 
s. 77). Sonuç olarak, marka kent oluşturma süreci ne yalnızca bir imaj ve tanıtım çalışması, ne 
de sadece sosyoekonomik bir planlamadır. Yurdakul’un (2020, s. 310) da belirttiği gibi, doğru 
bir marka kent yaklaşımı; farklı unsurları bütüncül biçimde değerlendiren, dikkatli ve 
sürdürülebilir adımların bir ürünüdür. 

Kentlerin markalaşması ise öncelikle güçlü bir imaj çalışmasını, bunun da ön koşulu 
olarak sağlam bir kimlik inşasını gerektirir. Bu sürecin, kentin doğal, tarihî, kültürel, ekonomik 
ve sosyal yapısından bağımsız ele alınması mümkün değildir. Tıpkı Uğuz ve Yalçın’ın (2017, 
s. 185–186) vurguladığı gibi, marka kent anlayışı; küreselleşme ve yerelleşmeyi, 
modernleşmenin yarattığı benzerliklerle geleneksel yapının doğurduğu farklılıkları, neoliberal 
dönüşümün yarattığı yeni dinamiklerle birlikte değerlendirmeyi gerektirir. 

Marka kent olgusunun sunduğu avantajlar, günümüz kentlerini bu yönde harekete 
geçirmiştir. Kimileri, sahip oldukları özgün kimlik ve güçlü imajla ülkelerinin ötesinde bir 
tanınırlığa ulaşmıştır. Londra’nın İngiltere’den, Paris’in Fransa’dan daha çok bilinmesi, bu 
durumun en belirgin göstergesidir. Dolayısıyla marka kentler, yalnızca yerel ölçekte değil, 
ülkelerin gelişim dinamikleri üzerinde de etkili bir konuma sahiptir (Temiz vd., 2019, s. 260) 

Aşağıda sunulan örneklerde, dünya kentlerinin kimliklerini temsil eden logo, slogan, 
tipografi ve fotoğraf gibi görsel unsurlar incelenmiştir. Bu görseller, kent kimliğinin hem grafik 
tasarım ögeleri hem de mekânsal imgeler aracılığıyla nasıl temsil edildiğine ilişkin farklı 
yaklaşımları göstermektedir. 

 
1.1. Kurumsal Markalaşma Çerçevesinde Kent Kimliği 

 
Resim 1. Amerika Birleşik Devletleri’nin New York kentinin logosu 

Kaynak: iloveny.com (2025) 
 
Bugün hemen her il ve ilçede görmeye alışık olduğumuz turistik kent tabelalarının çıkış 

noktası, Amerika Birleşik Devletleri’nin New York şehrinde başlayan bir projenin yansımasıdır 
(Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 3–4). 



116

Şükran ÜNEŞ

 
Resim 2. Özel idari bölge statüsündeki Hong Kong kentinin logosu ve sloganı 

Kaynak: brandhk.gov.hk (2025) 
 
Çin Halk Cumhuriyeti’nin özel idari statüsündeki bölgesi Hong Kong, brandhk.gov.hk 

web sitesi aracılığıyla markalaşma çalışmalarını devlet destekli biçimde yürütmektedir 
(Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 3–4). 

 

 
Resim 3. Avustralya'nın ikinci büyük şehri, ilk başkenti Melbourne kentinin logosu 

Kaynak: www.melbourne.vic.gov.au (2025) 

 
Melbourne kent kimliği projesi, Landor’un kreatif ekibi tarafından geliştirilen bütüncül 

bir marka sistemi olarak tasarlanmıştır. Jason Little liderliğinde yürütülen çalışma, kentin çok 
katmanlı yapısını ve dinamik karakterini yansıtmayı amaçlamıştır. Tasarım sürecinde “M” harfi 
üzerinden kurgulanan esnek görsel sistem, Melbourne’ün kültürel çeşitliliğini, yaratıcılığını ve 
sürekli dönüşen kent kimliğini temsil eden bir yapı olarak tasarlanmıştır (Leraczyk, 2025). 

 

 
Resim 4. Melbourne Kent Markasının Alt Logo Yapısı 

Kaynak: admindagency.com/blog/melbournes-bold-m (2025) 

 
Melbourne kent markası, Landor ekibi tarafından geliştirilen modüler bir marka 

mimarisi üzerine kurulmuştur. “M” harfi biçimindeki logo, 27 alt markayı temsil eden farklı 
renk ve doku düzenleriyle yeniden yapılandırılmış; böylece kent kimliği, hem bütünlüğünü 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

117

 
Resim 2. Özel idari bölge statüsündeki Hong Kong kentinin logosu ve sloganı 

Kaynak: brandhk.gov.hk (2025) 
 
Çin Halk Cumhuriyeti’nin özel idari statüsündeki bölgesi Hong Kong, brandhk.gov.hk 

web sitesi aracılığıyla markalaşma çalışmalarını devlet destekli biçimde yürütmektedir 
(Bakırcıoğlu & Öktem, 2024, s. 3–4). 

 

 
Resim 3. Avustralya'nın ikinci büyük şehri, ilk başkenti Melbourne kentinin logosu 

Kaynak: www.melbourne.vic.gov.au (2025) 

 
Melbourne kent kimliği projesi, Landor’un kreatif ekibi tarafından geliştirilen bütüncül 

bir marka sistemi olarak tasarlanmıştır. Jason Little liderliğinde yürütülen çalışma, kentin çok 
katmanlı yapısını ve dinamik karakterini yansıtmayı amaçlamıştır. Tasarım sürecinde “M” harfi 
üzerinden kurgulanan esnek görsel sistem, Melbourne’ün kültürel çeşitliliğini, yaratıcılığını ve 
sürekli dönüşen kent kimliğini temsil eden bir yapı olarak tasarlanmıştır (Leraczyk, 2025). 

 

 
Resim 4. Melbourne Kent Markasının Alt Logo Yapısı 

Kaynak: admindagency.com/blog/melbournes-bold-m (2025) 

 
Melbourne kent markası, Landor ekibi tarafından geliştirilen modüler bir marka 

mimarisi üzerine kurulmuştur. “M” harfi biçimindeki logo, 27 alt markayı temsil eden farklı 
renk ve doku düzenleriyle yeniden yapılandırılmış; böylece kent kimliği, hem bütünlüğünü 

koruyan hem de her alt birime özgü ifadeye sahip dinamik bir sistem haline getirilmiştir 
(Leraczyk, 2025).  

 
Resim 5. Melbourne Kent Markasının Uygulama Alanları 

Kaynak: admindagency.com/blog/melbournes-bold-m (2025) 

Kent logosunun alt birimleri, kamusal alanlarda, duvar giydirmelerinde ve basılı 
materyallerde bütüncül bir sistem içinde kullanılmıştır. Bu uygulamalar, Melbourne’ün çok 
kültürlü yapısını, yaratıcı dinamizmini ve görsel çeşitliliğini yansıtarak kent kimliğini kamusal 
yaşama taşımaktadır (Leraczyk, 2025). 

1.2. Görsel Hafıza ve Mekânsal İmgelerle Kent Kimliği 

 
Resim 6. Norveç’in Gjenvollhytta Bölgesinde, Kutup Işıkları Görseli 

Kaynak: Orsolya Haarberg, National Geographic Image Collection (2017) 



118

Şükran ÜNEŞ

Norveç’in Trøndelag bölgesinde yer alan Gjenvollhytta yerleşimi, sahip olduğu doğal 
güzellikler ve özellikle kutup ışıklarıyla özdeşleşmiş görsel kimliği sayesinde dikkat 
çekmektedir. Bölge, bu doğal olguyu profesyonel biçimde tanıtım materyallerinde kullanarak, 
doğa temelli bir marka değeri oluşturmuş turistik destinasyonlardan biri haline gelmiştir. 

 

 
Resim 7. Las Vegas Şehir Tabelası 

Kaynak:www.visitlasvegas.com/experience/post/a-brief-history-of-the-welcome-to-fabulous-las-vegas-
sign (2025) 

 
Kurumsal bir marka kimliği ürünü olmamakla birlikte, “Welcome to Fabulous Las 

Vegas” tabelası, kentin eğlence, gösteri ve ışıltı temelli kimliğini temsil eden ikonik bir 
mekânsal imge haline gelmiştir. 1959 yılında Betty Willis tarafından tasarlanan tabela, 
günümüzde Las Vegas’ın tanıtım stratejilerinde ve turistik görsel iletişiminde merkezi bir unsur 
olarak kullanılmaktadır. Bu ikonik görsel, kente gelen turistlerin fotoğraf çekim noktalarından 
biri haline gelmiş ve Las Vegas’ın marka değerini küresel ölçekte güçlendiren bir sembol 
niteliği kazanmıştır (Las Vegas Convention & Visitors Authority, 2025; Wikipedia, t.y.). 

Bu örnekler, kent kimliğinin grafik tasarım ve mekânsal temsil aracılığıyla nasıl 
çeşitlenebildiğini göstermekte; bir sonraki bölümde Saray ilçesi özelinde bu yaklaşımlar 
değerlendirilecektir. 
2. Saray’ın Görsel Hikâyesi: Kent Markasına Doğru Bir Deneme 

Tekirdağ ilinin kuzeyinde, Istranca Dağları’nın eteklerinde yer alan Saray ilçesi, 
Karadeniz’e kıyısı olan Tekirdağ’ın tek ilçesidir. Bu özelliğiyle hem Marmara hem de 
Karadeniz iklim özelliklerini taşıyan eşsiz bir geçiş bölgesi niteliğindedir. İl merkezine yaklaşık 
81 kilometre uzaklıktaki Saray, 610 km²’lik yüzölçümüyle 2 belde ve 20 köyden oluşmaktadır. 
İlçe, linyit kömürü ve cam yapımında kullanılan kuvars kumu bakımından zengin yer altı 
kaynaklarına sahiptir (Tekirdağ İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, 2025). 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

119

Norveç’in Trøndelag bölgesinde yer alan Gjenvollhytta yerleşimi, sahip olduğu doğal 
güzellikler ve özellikle kutup ışıklarıyla özdeşleşmiş görsel kimliği sayesinde dikkat 
çekmektedir. Bölge, bu doğal olguyu profesyonel biçimde tanıtım materyallerinde kullanarak, 
doğa temelli bir marka değeri oluşturmuş turistik destinasyonlardan biri haline gelmiştir. 

 

 
Resim 7. Las Vegas Şehir Tabelası 

Kaynak:www.visitlasvegas.com/experience/post/a-brief-history-of-the-welcome-to-fabulous-las-vegas-
sign (2025) 

 
Kurumsal bir marka kimliği ürünü olmamakla birlikte, “Welcome to Fabulous Las 

Vegas” tabelası, kentin eğlence, gösteri ve ışıltı temelli kimliğini temsil eden ikonik bir 
mekânsal imge haline gelmiştir. 1959 yılında Betty Willis tarafından tasarlanan tabela, 
günümüzde Las Vegas’ın tanıtım stratejilerinde ve turistik görsel iletişiminde merkezi bir unsur 
olarak kullanılmaktadır. Bu ikonik görsel, kente gelen turistlerin fotoğraf çekim noktalarından 
biri haline gelmiş ve Las Vegas’ın marka değerini küresel ölçekte güçlendiren bir sembol 
niteliği kazanmıştır (Las Vegas Convention & Visitors Authority, 2025; Wikipedia, t.y.). 

Bu örnekler, kent kimliğinin grafik tasarım ve mekânsal temsil aracılığıyla nasıl 
çeşitlenebildiğini göstermekte; bir sonraki bölümde Saray ilçesi özelinde bu yaklaşımlar 
değerlendirilecektir. 
2. Saray’ın Görsel Hikâyesi: Kent Markasına Doğru Bir Deneme 

Tekirdağ ilinin kuzeyinde, Istranca Dağları’nın eteklerinde yer alan Saray ilçesi, 
Karadeniz’e kıyısı olan Tekirdağ’ın tek ilçesidir. Bu özelliğiyle hem Marmara hem de 
Karadeniz iklim özelliklerini taşıyan eşsiz bir geçiş bölgesi niteliğindedir. İl merkezine yaklaşık 
81 kilometre uzaklıktaki Saray, 610 km²’lik yüzölçümüyle 2 belde ve 20 köyden oluşmaktadır. 
İlçe, linyit kömürü ve cam yapımında kullanılan kuvars kumu bakımından zengin yer altı 
kaynaklarına sahiptir (Tekirdağ İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü, 2025). 

 
Resim 8. Tekirdağ İlçe Haritası ve Saray’ın Konumu (Saray, Tekirdağ’ın en kuzeyinde yer alan ve Karadeniz’e 

kıyısı bulunan tek ilçedir.) 
Kaynak: https://tr.wikipedia.org/wiki/Tekirda%C4%9F%27%C4%B1n_il%C3%A7eleri (2025) 

 
Saray, Trakya’nın en eski yerleşim merkezlerinden biri olarak kabul edilmektedir. İlçe 

sınırları içindeki Güneşkaya ve Güngörmez Mağaraları’nda Kalkolitik Çağ’a (M.Ö. 5000–
3000) ait buluntulara rastlanmıştır. Bu veriler, Saray’ın tarihinin Traklar dönemine kadar 
uzandığını ve Trakya uygarlığının erken dönem kültürel gelişiminde önemli bir rol oynadığını 
göstermektedir (Saray Kaymakamlığı, 2025a). 

Antik çağlardan Bizans dönemine kadar çeşitli uygarlıkların egemenliğinde kalan 
Saray, 1362 yılında Osmanlı topraklarına katılmıştır. Osmanlı döneminde İstanbul–Edirne hattı 
üzerinde stratejik bir konum kazanarak idari ve ticari açıdan önem kazanmıştır. 18. yüzyılda, 
Cengiz Han’ın soyundan gelen Kırım Hanları bu bölgede — özellikle de Saray çevresinde — 
sürgün hayatı yaşamışlardır. Bugün Ayaspaşa Camii’nin avlusunda gömülü olan Kırım Hanları 
şunlardır: II. Devlet Giray Han (öl. 1725), II. Fetih Giray Han (öl. 1746), İslam Giray Sultan 
(öl. 1742), III. Selim Giray Han (öl. 1785), IV. Devlet Giray Han (öl. 1780) ve Şahbaz Giray 
Han (öl. 1792) (Saray Belediyesi, 2025). 

Saray’ın tarihî dokusu, Ayas Mehmet Paşa tarafından yaptırılan Ayaspaşa Camii ve 
Hamamı, Kırım Hanları türbeleri ve Ulu Önder Mustafa Kemal Atatürk’ün 18 Ağustos 1937 
tarihli ziyareti gibi simgesel olaylarla zenginleşmiştir. Atatürk’ün ilçeye ziyareti, Cumhuriyet 
dönemi kimliğinde önemli bir dönüm noktası olarak kabul edilmekte; bu ziyareti anmak üzere 
1981 yılında bir anıt inşa edilmiştir (Saray Kaymakamlığı, 2025a). 

   
Resim 9. Ayaspaşa Camii 



120

Şükran ÜNEŞ

Günümüzde Saray, doğal güzellikleri, tarımsal üretimi ve kültürel mirasıyla Tekirdağ’ın 
sakin ve doğayla bütünleşmiş ilçesi olarak tanımlanabilir. İlçeye 27 kilometre uzaklıktaki 
Kastro (Çamlıkoy) Plajı, geniş orman dokusu, lavanta ve ayçiçeği tarlaları, kamp alanları ve 
coğrafi işaretle tescillenmiş Küçükyoncalı Keşkeği, Saray’ın turizm potansiyelini artıran 
başlıca çekim unsurları arasında yer almaktadır (Saray Kaymakamlığı, 2025b; Türk Patent ve 
Marka Kurumu, 2024). Ayrıca dokuma ve el sanatları geleneği, ilçenin tarihsel hafızasını 
günümüze taşıyan kültürel bir değer olarak Saray’ın yerel kimliğinde güçlü bir konuma sahiptir. 

Bu tarihsel, kültürel ve coğrafi birikim, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Saray 
Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı öğrencileri tarafından geliştirilen marka kent 
ve görsel kimlik tasarımlarının kavramsal temelini oluşturmuştur. 

 
2.1. Öğrencilerden Görsel Kimlik ve Kent Markası Önerileri 

Bu çalışma kapsamında, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Saray Meslek 
Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı öğrencileri, Saray ilçesinin tarihsel, kültürel ve coğrafi 
kimliğinden yola çıkarak kent markası oluşturma sürecine yönelik özgün tasarımlar 
geliştirmiştir.  

Saray’da yerleşkesi bulunan bir eğitim kurumu olarak program, kentin markalaşma 
sürecine tasarım temelli bir katkı sunmayı ve yerel değerleri çağdaş bir grafik dil aracılığıyla 
görünür kılmayı amaçlamıştır.  

Bu süreçte, Saray Belediyesi ile yapılan görüşmeler ve yerel paydaşlarla kurulan 
iletişim, çalışmanın uygulama yönünü güçlendirmiş; öğrenciler, kentin görsel kimliğini 
toplumla etkileşim içinde yeniden yorumlamıştır.  

Tasarım süreci boyunca, illüstratif anlatım, tipografik vurgu, simgesel temsil ve bilgi 
görselleştirme yaklaşımları bir arada kullanılmıştır. 2025 yılının Mayıs ayında tamamlanan bu 
projeler, ilçenin marka kent potansiyelini görsel iletişim tasarımı ekseninde ele alan yaratıcı 
uygulamalar olarak değerlendirilmektedir. 

 
2.1.1. Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Logo Tasarım Önerileri 

 
 

Tasarım 1. Arzu Şeyma TUNCAY, Saray kent logosu önerisi 

 
Saray ilçesi için geliştirilen bu kent logosu önerisi, ilçenin tarihî, kültürel ve doğal 

değerlerini bütüncül biçimde yansıtmaktadır. Tasarımda, kentin mimari mirasını temsil eden 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

121

Günümüzde Saray, doğal güzellikleri, tarımsal üretimi ve kültürel mirasıyla Tekirdağ’ın 
sakin ve doğayla bütünleşmiş ilçesi olarak tanımlanabilir. İlçeye 27 kilometre uzaklıktaki 
Kastro (Çamlıkoy) Plajı, geniş orman dokusu, lavanta ve ayçiçeği tarlaları, kamp alanları ve 
coğrafi işaretle tescillenmiş Küçükyoncalı Keşkeği, Saray’ın turizm potansiyelini artıran 
başlıca çekim unsurları arasında yer almaktadır (Saray Kaymakamlığı, 2025b; Türk Patent ve 
Marka Kurumu, 2024). Ayrıca dokuma ve el sanatları geleneği, ilçenin tarihsel hafızasını 
günümüze taşıyan kültürel bir değer olarak Saray’ın yerel kimliğinde güçlü bir konuma sahiptir. 

Bu tarihsel, kültürel ve coğrafi birikim, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Saray 
Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı öğrencileri tarafından geliştirilen marka kent 
ve görsel kimlik tasarımlarının kavramsal temelini oluşturmuştur. 

 
2.1. Öğrencilerden Görsel Kimlik ve Kent Markası Önerileri 

Bu çalışma kapsamında, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Saray Meslek 
Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı öğrencileri, Saray ilçesinin tarihsel, kültürel ve coğrafi 
kimliğinden yola çıkarak kent markası oluşturma sürecine yönelik özgün tasarımlar 
geliştirmiştir.  

Saray’da yerleşkesi bulunan bir eğitim kurumu olarak program, kentin markalaşma 
sürecine tasarım temelli bir katkı sunmayı ve yerel değerleri çağdaş bir grafik dil aracılığıyla 
görünür kılmayı amaçlamıştır.  

Bu süreçte, Saray Belediyesi ile yapılan görüşmeler ve yerel paydaşlarla kurulan 
iletişim, çalışmanın uygulama yönünü güçlendirmiş; öğrenciler, kentin görsel kimliğini 
toplumla etkileşim içinde yeniden yorumlamıştır.  

Tasarım süreci boyunca, illüstratif anlatım, tipografik vurgu, simgesel temsil ve bilgi 
görselleştirme yaklaşımları bir arada kullanılmıştır. 2025 yılının Mayıs ayında tamamlanan bu 
projeler, ilçenin marka kent potansiyelini görsel iletişim tasarımı ekseninde ele alan yaratıcı 
uygulamalar olarak değerlendirilmektedir. 

 
2.1.1. Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Logo Tasarım Önerileri 

 
 

Tasarım 1. Arzu Şeyma TUNCAY, Saray kent logosu önerisi 

 
Saray ilçesi için geliştirilen bu kent logosu önerisi, ilçenin tarihî, kültürel ve doğal 

değerlerini bütüncül biçimde yansıtmaktadır. Tasarımda, kentin mimari mirasını temsil eden 

Ayaspaşa Camii ve Saray Su Kemeri, geçmişin izlerini günümüze taşıyan semboller olarak yer 
almıştır. Bunun yanı sıra sahil dokusu, verimli tarım arazileri ve yeşil doğayı temsil eden ağaç 
ikonları, ilçenin doğayla bütünleşmiş yaşam biçimini öne çıkaran görsel ögelerdir. Tüm bu 
unsurlar bir araya gelerek Saray’ın tarihsel belleğini, güncel kimliğini ve geleceğe yönelik 
vizyonunu simgeleyen özgün bir kompozisyon oluşturmuştur. 

Tasarımda yeşil renk temel öğe olarak kullanılmış; doğanın huzurunu, çevre dostu bir 
yaşam biçimini ve sürdürülebilirlik anlayışını temsil etmektedir. Yeşil tonları, ilçenin geniş 
ormanlarını, bereketli topraklarını ve doğal güzelliklerini vurgularken, çevre bilincinin 
artırılması yönünde bir farkındalık da yaratmaktadır. Bu bağlamda logo, Saray’ın doğal 
dokusunu koruma gerekliliğini hatırlatmakta ve sakinlerine doğayla iç içe bir yaşam sunan 
kimliğini görsel bir dille ifade etmektedir. 

 
 

 
 

Tasarım 2. Yakub Musab YÜKSEL, Saray kent logosu önerisi 

 
Yakub Musab Yüksel’in tasarımı, Saray ilçesinin sürekli gelişme ve yenilenme 

potansiyelini vurgulayan simgesel bir yaklaşımla oluşturulmuştur. Logonun merkezinde yer 
alan sonsuzluk sembolü, ilçenin doğasıyla bütünleşen süreklilik, dönüşüm ve canlılık fikrini 
temsil etmektedir. “Saray” ifadesinde kullanılan kaligrafik yazı karakteri, geleneksel estetik 
anlayışın çağdaş bir yorumunu yansıtarak geçmiş ile bugünü görsel olarak birleştirmektedir. 

Tasarımın renk paletinde yer alan zeytin yeşili, Saray’da üretimi yapılan zeytinlerden 
esinlenmiş olup doğanın bereketini ve üretkenliğini simgelemektedir. Bununla birlikte, lavanta 
tarlalarına atıfta bulunan mor tonları ile buğday ve ayçiçeği üretimini temsil eden sarı renkler, 
alternatif kullanım alanlarında değerlendirilmiştir. Bu renk tercihleri, kentin doğal 
zenginliklerini, üretim kültürünü ve coğrafi çeşitliliğini görsel bir bütünlük içinde 
yansıtmaktadır. 

Tasarımda yer alan “Sonsuz Doğa, Mutlu Yaşam” sloganı, sonsuzluk sembolüyle 
bütünleşen bir kompozisyon oluşturarak Saray’ın doğal ve kültürel zenginliklerinin sürekli 
ilerleme ve yenilik anlayışıyla harmanlandığını vurgulamaktadır. Bu yönüyle çalışma, ilçenin 
marka kimliğini doğa, süreklilik ve yaşam kalitesi temaları üzerinden tanımlayan güçlü bir 
görsel bütünlük sunmaktadır. 



122

Şükran ÜNEŞ

 
Tasarım 3. Melda ALTUN, Saray kent logosu önerisi 

 
Tekirdağ’ın en kuzeyinde yer alan ve Karadeniz’e kıyısı bulunan tek ilçe Saray’dır. Bu özgün 

coğrafi konumdan hareketle geliştirilen logo tasarımı, Saray’ı “Tekirdağ’ın Kuzey Yıldızı” olarak 
tanımlamaktadır. Bu ifade aynı zamanda çalışmanın sloganı olarak belirlenmiş ve ilçenin yön gösterici, 
dikkat çekici ve parlayan bir kimlik potansiyeline vurgu yapmıştır. 

Tasarımda kullanılan serifli yazı karakteri, tipografik bir dönüşüm aracılığıyla sembolik 
bir anlam kazanmıştır. “Saray” kelimesindeki “S” harfinin üst kısmındaki serif, dört köşeli bir 
kuzey yıldızı formuna dönüştürülerek hem metin hem simge düzeyinde bütünlük sağlanmıştır. 
Yıldız formunda kullanılan altın rengi, parlaklık ve değer kavramlarını çağrıştırarak kentin 
yenilik, umut ve liderlik imajını güçlendirmektedir. 

Bu çalışma, Saray’ın coğrafi konumu, kültürel kimliği ve bölgesel farkındalığını ön 
plana çıkaran; aynı zamanda slogan, tipografi ve sembol bütünlüğüyle güçlü bir marka kimliği 
önerisi sunmaktadır. 

 
2.1.2. Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Afiş Tasarım Önerileri 

4.    5.  
Tasarım 4. Arzu Şeyma Tuncay’ın afiş tasarım önerisi 

 
Bu afiş, Saray ilçesinin kültürel, tarihî ve doğal kimliğini çok yönlü biçimde yansıtan 

bir görsel bütünlük sunmaktadır. Daire formu içerisinde Atatürk portresi, Ayaspaşa Camii, 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

123

 
Tasarım 3. Melda ALTUN, Saray kent logosu önerisi 

 
Tekirdağ’ın en kuzeyinde yer alan ve Karadeniz’e kıyısı bulunan tek ilçe Saray’dır. Bu özgün 

coğrafi konumdan hareketle geliştirilen logo tasarımı, Saray’ı “Tekirdağ’ın Kuzey Yıldızı” olarak 
tanımlamaktadır. Bu ifade aynı zamanda çalışmanın sloganı olarak belirlenmiş ve ilçenin yön gösterici, 
dikkat çekici ve parlayan bir kimlik potansiyeline vurgu yapmıştır. 

Tasarımda kullanılan serifli yazı karakteri, tipografik bir dönüşüm aracılığıyla sembolik 
bir anlam kazanmıştır. “Saray” kelimesindeki “S” harfinin üst kısmındaki serif, dört köşeli bir 
kuzey yıldızı formuna dönüştürülerek hem metin hem simge düzeyinde bütünlük sağlanmıştır. 
Yıldız formunda kullanılan altın rengi, parlaklık ve değer kavramlarını çağrıştırarak kentin 
yenilik, umut ve liderlik imajını güçlendirmektedir. 

Bu çalışma, Saray’ın coğrafi konumu, kültürel kimliği ve bölgesel farkındalığını ön 
plana çıkaran; aynı zamanda slogan, tipografi ve sembol bütünlüğüyle güçlü bir marka kimliği 
önerisi sunmaktadır. 

 
2.1.2. Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Afiş Tasarım Önerileri 

4.    5.  
Tasarım 4. Arzu Şeyma Tuncay’ın afiş tasarım önerisi 

 
Bu afiş, Saray ilçesinin kültürel, tarihî ve doğal kimliğini çok yönlü biçimde yansıtan 

bir görsel bütünlük sunmaktadır. Daire formu içerisinde Atatürk portresi, Ayaspaşa Camii, 

ayçiçeği, lavanta, Kastro Plajı, kamp alanları, doğal güzellikler ve Saray keşkeği gibi unsurlar 
yer almıştır. Bu kompozisyon, ilçenin geçmişiyle doğasını bir araya getirerek bütüncül bir 
yaşam anlatısı kurmaktadır. “Bir nefes, bir başlangıç, bir köklenme hikayesi.” sloganı ise 
Saray’ın doğayla iç içe, sade ama köklü yaşam biçimini vurgulamaktadır. 

Tasarım 5. Melda ALTUN’un afiş tasarım önerisi 

Bu afiş, büyükşehir yaşamının yoğunluğu ve stresinden uzaklaşarak doğayla yeniden 
bağ kurma temasını merkezine alır. İstanbul’un yoğun trafiği ve hava kirliliğinden uzak, fakat 
Çerkezköy ve Çorlu gibi merkezlere erişilebilir konumda bulunan Saray; “yeni bir başlangıç 
noktası” fikriyle görselleştirilmiştir. Araç içerisinden çekilen siyah-beyaz fotoğraf, metropolün 
baskıcı atmosferini temsil ederken; konum ikonuna yerleştirilen ayçiçeği görseli, Saray’ın 
doğayla bütünleşen yönünü simgelemektedir. “Rota yeniden oluşturuluyor. Varış noktası: 
Saray’da mutlu bir başlangıç.” sloganı, Saray’ı şehir karmaşasından kaçışın ve sade yaşamın 
adresi olarak konumlandırır. 

Bu afiş çalışmaları, Saray’ın markalaşma sürecinde görsel iletişim tasarımının 
yönlendirici bir araç olarak kullanılabileceğini göstermekte; kentin yerel değerlerinin çağdaş 
bir estetikle yeniden yorumlanabileceğini ortaya koymaktadır. 

 
2.1.3.  Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Doodle Tasarım Önerileri 
Bu çalışma kapsamında öğrenciler, Saray ilçesinin kent girişinde kullanılabilecek 

“doodle” tarzı tasarımlar geliştirmiştir. “Saray” kelimesinin farklı illüstratif yorumlarla 
biçimlendirildiği bu çalışmalar, ilçenin tanıtımında hem eğlenceli hem de çağdaş bir görsel dil 
önermektedir. Tasarımlar, Google Doodle konseptinden esinlenmiş olup, ilçenin tarihî, doğal 
ve kültürel kimliğini yansıtan sembollerle zenginleştirilmiştir. 

Hazırlanan doodle tasarımları mock-up üzerinde Saray giriş tabelası biçiminde 
uygulanarak, kent markası açısından olası kamusal görünüm senaryoları test edilmiştir. Bu 
yaklaşım, Saray’ın marka kent kimliğinde yerel değerlerin (örneğin lavanta, ayçiçeği, orman 
dokusu, Kastro Plajı ve Saray Keşkeği gibi ögelerin) çağdaş tasarım diliyle 
bütünleştirilebileceğini göstermektedir. 

Doodle tasarımları, özellikle tipografiyle görsel hikâye anlatımı arasındaki ilişkiyi 
güçlendirerek, ilçenin tanıtımında dijital ve sosyal medya mecralarına uyarlanabilir nitelikte bir 
kent imajı önermektedir. Bu yönüyle, çalışmanın dijital kültür ve marka kent etkileşimine dair 
özgün bir örnek sunduğu söylenebilir. 

 
 Tasarım 6. Arzu Şeyma Tuncay’ın doodle tasarım önerisi  



124

Şükran ÜNEŞ

Tuncay’ın tasarımı, “Saray” kelimesini oluşturan her bir harfi ilçenin özgün kimliğini 
yansıtan temalarla ilişkilendirmektedir. 

S harfi, Saray’ın geniş ve verimli tarım arazilerini, temiz havasını ve ayçiçeği tarlalarını 
simgelerken; A, ilçenin yöresel mutfağını temsil eden Saray keşkeği gibi geleneksel lezzetleri 
öne çıkarır. R, Trakya’nın karakteristik ürünü olan ayçiçeği ve Saray’a özgü dokuma kültürünü 
bir araya getirir. İkinci A, ilçenin tarihsel mirası olan Ayaspaşa Camii’ni; Y ise lavanta tarlaları, 
Kastro Plajı ve kamp alanlarını betimlemektedir. 

Bu doodle, Saray’ın doğal, tarihî ve kültürel kimliğini sade ama etkileyici bir 
illüstrasyon diliyle bütünleştirerek; ilçenin marka kent potansiyelini eğlenceli bir biçimde 
yansıtmaktadır. 

 
Tasarım 7. Şener Can Çoral’ın doodle tasarım önerisi 

Şener Can Çoral’ın tasarımı, Saray ilçesinin yerel değerlerini sembolik bir yaklaşımla 
harf biçimlerine entegre etmektedir. 

S harfi, ilçede önemli bir görsel kimlik unsuru olan kanola tarımını temsil ederken; A, 
Saray’ın geleneksel el sanatlarından biri olan dokuma desenlerinden esinlenmiştir. R harfi, 
ilçenin tarihî dokusunu yansıtan Ayaspaşa Camii’ne gönderme yapmaktadır. İkinci A, Saray’ın 
doğal güzelliklerinden biri olan Kanara Kanyonunu simgelerken; Y harfi ise ilçenin tarımsal 
üretiminde öne çıkan karpuzu betimlemektedir. 

Bu doodle, Saray’ın doğası, el sanatları, mimarisi ve tarımsal zenginliklerini bir arada 
sunarak; ilçenin kimliğini görsel hafıza açısından güçlü biçimde ortaya koymaktadır. 
  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

125

Tuncay’ın tasarımı, “Saray” kelimesini oluşturan her bir harfi ilçenin özgün kimliğini 
yansıtan temalarla ilişkilendirmektedir. 

S harfi, Saray’ın geniş ve verimli tarım arazilerini, temiz havasını ve ayçiçeği tarlalarını 
simgelerken; A, ilçenin yöresel mutfağını temsil eden Saray keşkeği gibi geleneksel lezzetleri 
öne çıkarır. R, Trakya’nın karakteristik ürünü olan ayçiçeği ve Saray’a özgü dokuma kültürünü 
bir araya getirir. İkinci A, ilçenin tarihsel mirası olan Ayaspaşa Camii’ni; Y ise lavanta tarlaları, 
Kastro Plajı ve kamp alanlarını betimlemektedir. 

Bu doodle, Saray’ın doğal, tarihî ve kültürel kimliğini sade ama etkileyici bir 
illüstrasyon diliyle bütünleştirerek; ilçenin marka kent potansiyelini eğlenceli bir biçimde 
yansıtmaktadır. 

 
Tasarım 7. Şener Can Çoral’ın doodle tasarım önerisi 

Şener Can Çoral’ın tasarımı, Saray ilçesinin yerel değerlerini sembolik bir yaklaşımla 
harf biçimlerine entegre etmektedir. 

S harfi, ilçede önemli bir görsel kimlik unsuru olan kanola tarımını temsil ederken; A, 
Saray’ın geleneksel el sanatlarından biri olan dokuma desenlerinden esinlenmiştir. R harfi, 
ilçenin tarihî dokusunu yansıtan Ayaspaşa Camii’ne gönderme yapmaktadır. İkinci A, Saray’ın 
doğal güzelliklerinden biri olan Kanara Kanyonunu simgelerken; Y harfi ise ilçenin tarımsal 
üretiminde öne çıkan karpuzu betimlemektedir. 

Bu doodle, Saray’ın doğası, el sanatları, mimarisi ve tarımsal zenginliklerini bir arada 
sunarak; ilçenin kimliğini görsel hafıza açısından güçlü biçimde ortaya koymaktadır. 
  

2.1.4. Marka Kent Kapsamında Saray İlçesi Sosyal Medya için Tasarım Önerileri 

 
Tasarım 8. Arzu Şeyma Tuncay’ın instagram post tasarım önerisi 

Arzu Şeyma Tuncay tarafından hazırlanan sosyal medya post tasarımı, Saray ilçesinin 
coğrafi işaretli ürünü “Küçük Yoncalı Keşkeği” üzerine kurgulanmıştır. “Saray Tarifleri” adlı 
bir paylaşım serisinin parçası olarak tasarlanan bu çalışma, kentin gastro-kültürel mirasını 
dijital ortamda görünür kılmayı amaçlamaktadır. 

Daha önce de değinildiği üzere, coğrafi işaretli ürünler kentlerin marka kimliği 
oluşumunda önemli bir yer tutmaktadır. Bu örnek, Saray’ın somut olmayan kültürel mirasını 
(yerel tarifler, geleneksel üretim biçimleri) çağdaş bir görsel anlatımla sosyal medya üzerinden 
tanıtarak, markalaşma sürecine katkı sağlayabilecek bir yaklaşım sunmaktadır. 

 
2.1.5. Saray İlçesi için Marka Kent Odaklı Görsel Tasarım Önerileri 

 
Tasarım 8. Melda Altun ve Yakub Musab Yüksel’in posta pulu tasarım önerileri 

Melda Altun ve Yakub Musab Yüksel tarafından tasarlanan bu çalışmalar, Saray’ın 
tarihî mirasını kültürel bir tanıtım materyali aracılığıyla görünür kılmayı amaçlamaktadır. 
Ülkemizin bağımsızlık sembollerinden biri olan posta pulları, kültürel tanıtımın ve ulusal 



126

Şükran ÜNEŞ

belleğin önemli görsel araçlarındandır. Bu kapsamda, Saray ilçesi adına Ayaspaşa Camii’nin 
500. yılı anısına özel pul tasarımları hazırlanmıştır. Melda Altun tasarımında camiyi betimleyen 
vektörel çizim tekniklerini tercih ederken, Yakub Musab Yüksel aynı temayı yapay zekâ 
destekli tasarım araçlarıyla yorumlamıştır. Her iki yaklaşım da geçmişin mirasını çağdaş bir 
anlatım diliyle birleştirerek, Saray’ın tarihî kimliğini marka kent vizyonu içinde yeniden 
yorumlamaktadır. 

 
Tasarım 9. Yakub Musab Yüksel’in kartpostal tasarım önerisi 

Yakub Musab Yüksel tarafından tasarlanan iki kartpostal, Saray’ın tarihsel hafızası ve 
kültürel mirası arasında görsel bir köprü kurmaktadır. İlk kartpostal, 19 Ağustos 1937 tarihinde 
Mustafa Kemal Atatürk’ün Saray’a gerçekleştirdiği ziyarete ait bir fotoğrafı temel almaktadır. 
Bu tasarım, Cumhuriyet döneminin modernleşme ideallerini yerel bellekte yeniden görünür 
kılarak, Saray’ın ulusal tarih içindeki yerini hatırlatmayı amaçlamaktadır. İkinci kartpostal ise 
ilçenin geleneksel üretim kültürüne odaklanmaktadır. Saray dokumacılığı ve el işçiliğini konu 
alan bu tasarımda, dokuma yapan genç bir kızın portre illüstrasyonu kullanılmış; arka planda 
yer alan dokuma sembolleri aracılığıyla yerel el sanatlarının simgesel dili görselleştirilmiştir. 
Her iki kartpostal da Saray’ın geçmişten günümüze uzanan kimliğini, estetik ve kültürel 
değerler aracılığıyla yeniden yorumlayarak marka kent kimliği sürecine katkı sağlamaktadır. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

127

belleğin önemli görsel araçlarındandır. Bu kapsamda, Saray ilçesi adına Ayaspaşa Camii’nin 
500. yılı anısına özel pul tasarımları hazırlanmıştır. Melda Altun tasarımında camiyi betimleyen 
vektörel çizim tekniklerini tercih ederken, Yakub Musab Yüksel aynı temayı yapay zekâ 
destekli tasarım araçlarıyla yorumlamıştır. Her iki yaklaşım da geçmişin mirasını çağdaş bir 
anlatım diliyle birleştirerek, Saray’ın tarihî kimliğini marka kent vizyonu içinde yeniden 
yorumlamaktadır. 

 
Tasarım 9. Yakub Musab Yüksel’in kartpostal tasarım önerisi 

Yakub Musab Yüksel tarafından tasarlanan iki kartpostal, Saray’ın tarihsel hafızası ve 
kültürel mirası arasında görsel bir köprü kurmaktadır. İlk kartpostal, 19 Ağustos 1937 tarihinde 
Mustafa Kemal Atatürk’ün Saray’a gerçekleştirdiği ziyarete ait bir fotoğrafı temel almaktadır. 
Bu tasarım, Cumhuriyet döneminin modernleşme ideallerini yerel bellekte yeniden görünür 
kılarak, Saray’ın ulusal tarih içindeki yerini hatırlatmayı amaçlamaktadır. İkinci kartpostal ise 
ilçenin geleneksel üretim kültürüne odaklanmaktadır. Saray dokumacılığı ve el işçiliğini konu 
alan bu tasarımda, dokuma yapan genç bir kızın portre illüstrasyonu kullanılmış; arka planda 
yer alan dokuma sembolleri aracılığıyla yerel el sanatlarının simgesel dili görselleştirilmiştir. 
Her iki kartpostal da Saray’ın geçmişten günümüze uzanan kimliğini, estetik ve kültürel 
değerler aracılığıyla yeniden yorumlayarak marka kent kimliği sürecine katkı sağlamaktadır. 

 
Tasarım 10. Yakub Musab Yüksel’in bez çanta tasarım önerisi 

Saray ilçesinin geleneksel dokuma kültüründen esinlenen bu tasarımda, yöreye özgü 
dokuma motifleri ve bu motiflerin anlamları bez çanta üzerine uygulanmıştır. Tasarım, hem 
yerel el sanatlarının tanıtımını hem de eğitici bir bilgilendirme işlevini bir arada sunmaktadır. 
Bez çanta yüzeyinin tercih edilme nedeni, seri üretimde maliyeti düşürmesi ve günlük 
kullanımda geniş bir hedef kitleye ulaşma potansiyeli taşımasıdır. Böylece Saray’ın kültürel 
belleğinde önemli bir yere sahip olan dokuma geleneği, çağdaş bir tasarım ürünü aracılığıyla 
erişilebilir, sürdürülebilir ve işlevsel bir biçimde yeniden yorumlanmıştır. 



128

Şükran ÜNEŞ

  
Tasarım 11. Arzu Şeyma Tuncay’ın dijital oyun tasarımı önerisi 

 
Arzu Şeyma Tuncay tarafından geliştirilen “Saray Garden” adlı dijital oyun arayüzü, 

Saray’ın yerel kimliğini çağdaş bir etkileşim biçimiyle yeniden üretmektedir. Kullanıcı, şehir 
hayatının karmaşasından kaçarak Saray’da kendine özgü bir bahçe kurar; bu bahçe, ilçenin 
ayçiçeği, lavanta, kanola ve kiraz ağaçları gibi özgün tarım ürünleriyle şekillenir. Oyunun temel 
dinamiğini, kullanıcıların bu ürünleri eşleştirerek yıldız kazanması üzerine kurulu bulmaca 
seviyeleri oluşturmaktadır. Böylece oyuncu, her ilerleme aşamasında kentin doğasını ve üretim 
kültürünü tanıma fırsatı bulur. Bu tasarım, Saray’ın sürdürülebilir tarımsal kimliğini ve doğa 
odaklı yaşam biçimini dijital kültürün diliyle aktararak, marka kent stratejisinin yeni medya 
ortamlarındaki bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Ayrıca, genç kullanıcıları hedef alan bu 
etkileşimli kurgu aracılığıyla, Saray’a yönelik aidiyet duygusunun güçlendirilmesi ve kentin 
değerlerinin genç kuşaklara aktarılması amaçlanmıştır. 
3. Görselleştirilmiş Bir Kent: Değerlendirme 

Saray ilçesi için geliştirilen marka kent tasarımları, yalnızca estetik bir kimlik önerisi 
değil, aynı zamanda kente yönelik aidiyet duygusunu güçlendirmeyi hedefleyen toplumsal bir 
yaklaşım ortaya koymaktadır. Öğrenciler tarafından gerçekleştirilen çalışmalar; kentin tarihsel 
mirasını, doğal zenginliklerini ve sosyal dokusunu çağdaş grafik anlatım biçimleriyle yeniden 
yorumlamıştır. Bu süreçte üretilen logo, afiş, doodle, sosyal medya, pul, kartpostal, bez çanta 
ve dijital oyun tasarımları, Saray’ın kültürel belleğini görünür kılan bir bütün olarak 
değerlendirilmiştir. 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

129

  
Tasarım 11. Arzu Şeyma Tuncay’ın dijital oyun tasarımı önerisi 

 
Arzu Şeyma Tuncay tarafından geliştirilen “Saray Garden” adlı dijital oyun arayüzü, 

Saray’ın yerel kimliğini çağdaş bir etkileşim biçimiyle yeniden üretmektedir. Kullanıcı, şehir 
hayatının karmaşasından kaçarak Saray’da kendine özgü bir bahçe kurar; bu bahçe, ilçenin 
ayçiçeği, lavanta, kanola ve kiraz ağaçları gibi özgün tarım ürünleriyle şekillenir. Oyunun temel 
dinamiğini, kullanıcıların bu ürünleri eşleştirerek yıldız kazanması üzerine kurulu bulmaca 
seviyeleri oluşturmaktadır. Böylece oyuncu, her ilerleme aşamasında kentin doğasını ve üretim 
kültürünü tanıma fırsatı bulur. Bu tasarım, Saray’ın sürdürülebilir tarımsal kimliğini ve doğa 
odaklı yaşam biçimini dijital kültürün diliyle aktararak, marka kent stratejisinin yeni medya 
ortamlarındaki bir yansıması olarak değerlendirilebilir. Ayrıca, genç kullanıcıları hedef alan bu 
etkileşimli kurgu aracılığıyla, Saray’a yönelik aidiyet duygusunun güçlendirilmesi ve kentin 
değerlerinin genç kuşaklara aktarılması amaçlanmıştır. 
3. Görselleştirilmiş Bir Kent: Değerlendirme 

Saray ilçesi için geliştirilen marka kent tasarımları, yalnızca estetik bir kimlik önerisi 
değil, aynı zamanda kente yönelik aidiyet duygusunu güçlendirmeyi hedefleyen toplumsal bir 
yaklaşım ortaya koymaktadır. Öğrenciler tarafından gerçekleştirilen çalışmalar; kentin tarihsel 
mirasını, doğal zenginliklerini ve sosyal dokusunu çağdaş grafik anlatım biçimleriyle yeniden 
yorumlamıştır. Bu süreçte üretilen logo, afiş, doodle, sosyal medya, pul, kartpostal, bez çanta 
ve dijital oyun tasarımları, Saray’ın kültürel belleğini görünür kılan bir bütün olarak 
değerlendirilmiştir. 

Bez çanta ve kartpostal tasarımları, Saray’a gelen ziyaretçilere yönelik kültürel tanıtım 
materyali olarak düşünülmüş; kent kimliğini gündelik yaşama taşıyan, aynı zamanda yerel 
ekonomiye katkı sunabilecek ürün önerileri olarak değerlendirilmiştir. Bu tür tasarımların 
belediye veya kültür merkezi gibi kurumlarda satışa sunulması, kent kimliğinin sürdürülebilir 
biçimde yaşatılmasına katkı sağlayacaktır. 

Öğrenciler tarafından geliştirilen “Saray Garden” dijital oyun arayüzü ise, özellikle genç 
hedef kitleye yönelik bir farkındalık aracı olarak dikkat çekmektedir. Oyunun senaryosu, 
kullanıcıyı Saray’ın doğası, tarım ürünleri ve kültürel simgeleriyle etkileşime sokarak; kentin 
tanıtımına dijital bir boyut kazandırmakta ve Saray’da yaşamanın huzurlu, üretken bir deneyim 
olduğu mesajını vermektedir. Bu yaklaşım, markalaşma sürecinde yalnızca görsel değil, 
deneyimsel bir iletişim biçimi oluşturulabileceğini göstermektedir. 

Saray’ın demografik yapısına bakıldığında, nüfusun büyük bölümünü emekli ve çocuk 
gruplarının oluşturduğu, gençlerin ise çoğunlukla çevredeki sanayi bölgelerinde (Çorlu, 
Kapaklı, Çerkezköy) sosyalleşmeyi tercih ettiği görülmektedir. Bu nedenle Saray, sanayi 
merkezlerine göre daha “bakir” ve doğası korunmuş bir yerleşim alanı kimliği taşımaktadır. 
Kentin bu özgün yapısı, markalaşma sürecinde doğal, sakin ve yaşanabilir bir kasaba kenti imajı 
olarak değerlendirilebilir. 

Bu araştırma kapsamında geliştirilen tasarımlar, Saray’ın marka kent vizyonunu 
yalnızca dış tanıtıma değil, aynı zamanda kent sakinleriyle kurulan duygusal bağın 
güçlendirilmesine dayandırmaktadır. Öğrenciler, Saray’ı daha yakından tanıyarak, yaşadıkları 
yerle bir bağ kurmuş ve kentin görsel hafızasına katkı sunmuşlardır. Dolayısıyla bu süreç, 
eğitimsel bir proje olmanın ötesinde, yerel farkındalık, kültürel koruma ve kimlik inşası 
açısından örnek bir uygulama niteliği taşımaktadır. 

Bu bulgular, Saray’ın grafik tasarım temelli markalaşma potansiyelini ortaya koymakta; 
küçük ölçekli yerleşimlerin dahi güçlü bir görsel dil aracılığıyla tanıtım ve aidiyet süreçlerinde 
etkili olabileceğini göstermektedir. 
4. Sonuç ve Öneriler 

Bu çalışma, dijital çağda kentlerin görsel kimlik üzerinden yeniden tanımlanma 
süreçlerine odaklanarak, Saray ilçesi örneğinde marka kent yaklaşımının nasıl 
uygulanabileceğini incelemiştir. Araştırma bulguları, bir kentin markalaşma sürecinin yalnızca 
logo veya tanıtım materyallerinden ibaret olmadığını; kültürel hafıza, doğal çevre, toplumsal 
değerler ve görsel iletişim tasarımının bütüncül bir etkileşimiyle şekillendiğini ortaya 
koymuştur. 

Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi Saray Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı 
Programı öğrencilerinin geliştirdiği tasarımlar, Saray’ın doğal, kültürel ve tarihsel özelliklerinin 
çağdaş grafik diliyle uyumlu biçimde yeniden yorumlanabildiğini göstermektedir. Logo, afiş, 
doodle, kartpostal, pul ve dijital oyun arayüzü gibi farklı tasarım türlerinde üretilen bu 
çalışmalar, kentsel aidiyeti destekleyen, kültürel mirası görünür kılan ve genç kuşaklara hitap 
eden güçlü görsel temsiller sunmaktadır. 
Elde edilen sonuçlar, Saray’ın henüz keşfedilmemiş veya yeterince görünür olmayan yerel 
değerlerinin –doğal güzellikler, tarihî mekânlar, el sanatları ve gastronomi unsurları– grafik 
tasarım yoluyla etkili biçimde öne çıkarılabileceğini göstermektedir. Öğrenci projeleri, marka 
kent stratejisinin yalnızca belediyeler ve kurumlar tarafından değil; kentte yaşayan bireyler, 
eğitim kurumları ve genç tasarımcılar tarafından da desteklendiğinde daha sürdürülebilir bir 
modele dönüşebileceğini kanıtlamaktadır. Bu kapsamda, çalışmada üretilen tasarımlar yerel 
paydaşlardan biri olan Saray Belediyesi ile paylaşılmış; tasarım önerileri belediye başkanı 
tarafından değerlendirilmiş ve geri bildirimler doğrultusunda çeşitli iyileştirmeler yapılmıştır 



130

Şükran ÜNEŞ

(Saray Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı, 2025). Bu iş birliği, marka kent 
sürecinde paydaş katılımının önemini vurgulamakta ve Saray’ın gelecekteki marka kimliği 
çalışmalarının yerel yönetimle koordinasyon içinde güçlendirilebileceğini göstermektedir. 
Öneriler 

• Saray’ın marka kent stratejisi kurumsallaştırılmalıdır. 
Yerel yönetim, üniversite ve sivil toplum kuruluşlarının iş birliğiyle kente özgü uzun 
vadeli bir marka kimliği oluşturulabilir. 

• Kentte yaşayanların aidiyet duygusunu güçlendirecek tasarımlar yaygınlaştırılmalıdır. 
Öğrenciler tarafından tasarlanan kartpostal, çanta, afiş ve dijital oyun gibi ürünler, yerel 
halkın Saray kimliğiyle duygusal bağ kurmasını destekleyebilir. 

• Kültürel miras görünür kılınmalıdır. 
Ayaspaşa Camii, Kırım Hanları Mirası, Saray dokuma kültürü ve coğrafi işaretli 
Küçükyoncalı Keşkeği gibi değerler kentin tanıtım materyallerine sistemli biçimde 
entegre edilmelidir. 

• Turistik illüstrasyonlu haritalar ve infografikler geliştirilmelidir. 
Saray’ın doğal güzelliklerini (Kastro Plajı, Kanara Kanyonu, orman alanları) tanıtan 
dijital haritalar, ziyaretçilerin kenti daha kolay deneyimlemesini sağlar. 

• Dijital görünürlük sosyal medya üzerinden güçlendirilmelidir. 
Saray’ın tanınırlığını artırmak için kente özgü fotoğraf standları, tematik çekim alanları 
ve Instagram/TikTok uyumlu görsel duraklar oluşturulabilir. Bu noktalar özellikle 
gençlerin ilgisini çekerek sosyal medya paylaşımlarında doğal bir tanıtım aracı hâline 
gelir. Böylece gençlerin Saray ile duygusal bağ kurması ve kente yönelik aidiyet 
duygusunun güçlenmesi desteklenir. 

• Gençlere yönelik dijital uygulamalar desteklenmelidir. 
Saray Garden gibi oyunlaştırma temelli projeler; çocukların ve gençlerin yaşadıkları 
kenti fark etmeleri, tanımaları ve sahiplenmeleri açısından etkili araçlardır. 

• Belediye–Üniversite iş birliği sürdürülebilir hâle getirilmelidir. 
Öğrenci tasarımlarının festival, sergi veya kent etkinliklerinde sergilenmesi, kentin 
görsel hafızasının oluşmasına katkı sağlayacaktır. 

• Marka kent yaklaşımı ekonomik faydaya dönüştürülebilir. 
Hediyelik ürünler, tematik rotalar, yöresel mutfak tanıtımları ve dijital turizm 
materyalleri, kente ek gelir sağlayabilecek potansiyeldedir. 

  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

131

(Saray Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı, 2025). Bu iş birliği, marka kent 
sürecinde paydaş katılımının önemini vurgulamakta ve Saray’ın gelecekteki marka kimliği 
çalışmalarının yerel yönetimle koordinasyon içinde güçlendirilebileceğini göstermektedir. 
Öneriler 

• Saray’ın marka kent stratejisi kurumsallaştırılmalıdır. 
Yerel yönetim, üniversite ve sivil toplum kuruluşlarının iş birliğiyle kente özgü uzun 
vadeli bir marka kimliği oluşturulabilir. 

• Kentte yaşayanların aidiyet duygusunu güçlendirecek tasarımlar yaygınlaştırılmalıdır. 
Öğrenciler tarafından tasarlanan kartpostal, çanta, afiş ve dijital oyun gibi ürünler, yerel 
halkın Saray kimliğiyle duygusal bağ kurmasını destekleyebilir. 

• Kültürel miras görünür kılınmalıdır. 
Ayaspaşa Camii, Kırım Hanları Mirası, Saray dokuma kültürü ve coğrafi işaretli 
Küçükyoncalı Keşkeği gibi değerler kentin tanıtım materyallerine sistemli biçimde 
entegre edilmelidir. 

• Turistik illüstrasyonlu haritalar ve infografikler geliştirilmelidir. 
Saray’ın doğal güzelliklerini (Kastro Plajı, Kanara Kanyonu, orman alanları) tanıtan 
dijital haritalar, ziyaretçilerin kenti daha kolay deneyimlemesini sağlar. 

• Dijital görünürlük sosyal medya üzerinden güçlendirilmelidir. 
Saray’ın tanınırlığını artırmak için kente özgü fotoğraf standları, tematik çekim alanları 
ve Instagram/TikTok uyumlu görsel duraklar oluşturulabilir. Bu noktalar özellikle 
gençlerin ilgisini çekerek sosyal medya paylaşımlarında doğal bir tanıtım aracı hâline 
gelir. Böylece gençlerin Saray ile duygusal bağ kurması ve kente yönelik aidiyet 
duygusunun güçlenmesi desteklenir. 

• Gençlere yönelik dijital uygulamalar desteklenmelidir. 
Saray Garden gibi oyunlaştırma temelli projeler; çocukların ve gençlerin yaşadıkları 
kenti fark etmeleri, tanımaları ve sahiplenmeleri açısından etkili araçlardır. 

• Belediye–Üniversite iş birliği sürdürülebilir hâle getirilmelidir. 
Öğrenci tasarımlarının festival, sergi veya kent etkinliklerinde sergilenmesi, kentin 
görsel hafızasının oluşmasına katkı sağlayacaktır. 

• Marka kent yaklaşımı ekonomik faydaya dönüştürülebilir. 
Hediyelik ürünler, tematik rotalar, yöresel mutfak tanıtımları ve dijital turizm 
materyalleri, kente ek gelir sağlayabilecek potansiyeldedir. 

  

KAYNAKÇA 

Bakırcıoğlu, İ. O., & Öktem, M. K. (2024). Marka kent kavramının yerel kalkınmaya etkisi: 
“Keşfedilmeyi bekleyen kent” Ahlat örneği. Bitlis Eren Sosyal Araştırmalar Dergisi, 
2(2), 3–25. 

Çamur, M. (2018). Yerel yönetimlerde markalaşma ve kent kimliği. İdeal Kent Dergisi, 23, 
291–306. 

Çiftçi, L., & Öktem, M. K. (2022). Kamu yönetimi dönüşümü sürecinde eğitim reformları. 
Ankara: Gazi Kitabevi. 

İçellioğlu, C. Ş. (2014). Kent turizmi ve marka kentler: Turizm potansiyeli açısından 
İstanbul’un SWOT analizi. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1, 37–55. 

Kaypak, Ş. (2013). Kent kimliği, markalaşma ve yerel yönetimler. KMÜ Sosyal ve 
Ekonomik Araştırmalar Dergisi, 15(24), 349–358. 

Keleş, R. (2021). Kentleşme politikası (17. baskı). Ankara: İmge Kitabevi. 

Özdemir, N. (2012). Kültür ekonomisi ve yönetim. Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları. 

Solmaz, F. (2020). Potansiyel bir tarih ve kültür turizmi merkezi örneği olarak Malatya. 
Academic Knowledge, 3(2), 113–122. 

Tek, B. (2009). Kent markalaşması ve rekabet stratejileri. M. Tek (Ed.), Kamu yatırımlarında 
turizmin yeri, Türkiye Turizm Stratejisi 2023’de Marka Kentler Projesi: Eleştirel bir 
değerlendirme içinde (ss. 169–184). Anatolia: Turizm Araştırmaları Dergisi, 20(2). 

Temiz, M., Sağlık, A., Sağlık, E., Kelkit, A., & Bayrakkent, M. İ. (2019). Turizmin marka 
kent oluşumundaki etkisi: Çanakkale kent turizminin SWOT analizi. Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi, 257–273. 

Uğuz, İ., & Yalçın, İ. (2017). Kent kimliği ve marka kent yaklaşımı: Kuramsal bir 
değerlendirme. Uluslararası Yönetim İktisat ve İşletme Dergisi, 13(4), 183–190. 

Yurdakul, İ. (2020). Küreselleşen dünyada marka kent olgusu ve tasarım çalışmaları. 

U. Sadioğlu, M. K. Öktem & U. Ömürgönülşen (Ed.), Sanayileşme ve göç kıskacında kent 
ve çevre yönetimi üzerine yazılar II (ss. 307–320). Ankara: Hacettepe Üniversitesi 
Yayınları. 

Türk Dil Kurumu. (2024). Marka. https://sozluk.gov.tr 

Türk Patent ve Marka Kurumu. (2024). Küçükyoncalı Keşkeği: Coğrafi işaret tescil 
belgesi (No. 1654 – Mahreç İşareti). (Tescil tarihi: 04.11.2024; Koruma başlangıcı: 
04.11.2021). Saray Belediyesi tarafından tescil edilmiştir. 

İNTERNET KAYNAKLARI 
a contributors. (t.y.). Welcome to Fabulous Las Vegas sign. Vikipedi, Özgür Ansiklopedi. 10 

Kasım 2025 tarihinde erişildi. 
https://en.wikipedia.org/wiki/Welcome_to_Fabulous_Las_Vegas_sign 

Haarberg, O. (2017). Aurora over Gjenvollhytta, Norway [Fotograf]. National Geographic 
Image Collection. 



132

Şükran ÜNEŞ

https://www.nationalgeographic.com/science/article/skywatching-best-auroras-solar-
storm-space-science 

Las Vegas Convention & Visitors Authority. (2025, August 29). A brief history of the 
Welcome to Fabulous Las Vegas sign. Visit Las Vegas. 
https://www.visitlasvegas.com/experience/post/a-brief-history-of-the-welcome-to-
fabulous-las-vegas-sign/ 

Leraczyk, A. (2025, March 26). Melbourne’s bold “M”. Admind Agency. 
https://admindagency.com/blog/melbournes-bold-m 

Saray Belediyesi. (2025). Doğal güzellikler. 
https://www.saray.bel.tr/icerik/dogal-guzellikler  

Saray Kaymakamlığı. (2025a). Saray’ın tarihçesi. 
http://www.tekirdagsaray.gov.tr/saray-tarihi  

Saray Kaymakamlığı. (2025b). Kastro (Çamlıkoy) Tabiat Parkı. 
http://www.tekirdagsaray.gov.tr/kastro-milli-parki  

Saray Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı. (2025, Nisan 29). Grafik Tasarımı 
Programı Öğrencilerinden Saray Kent Kimliği Tasarımı Sunumu. Tekirdağ Namık 
Kemal Üniversitesi. 
https://saraymyo.nku.edu.tr/GrafikTasar%C4%B1m%C4%B1Program%C4%B1%C3
%96%C4%9FrencilerindenSarayKentKimli%C4%9FiTasar%C4%B1m%C4%B1Sunu
mu/haberayrinti/m/0/58496/941 

Tekirdağ İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2025). Saray. 
https://tekirdag.ktb.gov.tr/TR-75734/saray.html  
 

 



https://www.nationalgeographic.com/science/article/skywatching-best-auroras-solar-
storm-space-science 

Las Vegas Convention & Visitors Authority. (2025, August 29). A brief history of the 
Welcome to Fabulous Las Vegas sign. Visit Las Vegas. 
https://www.visitlasvegas.com/experience/post/a-brief-history-of-the-welcome-to-
fabulous-las-vegas-sign/ 

Leraczyk, A. (2025, March 26). Melbourne’s bold “M”. Admind Agency. 
https://admindagency.com/blog/melbournes-bold-m 

Saray Belediyesi. (2025). Doğal güzellikler. 
https://www.saray.bel.tr/icerik/dogal-guzellikler  

Saray Kaymakamlığı. (2025a). Saray’ın tarihçesi. 
http://www.tekirdagsaray.gov.tr/saray-tarihi  

Saray Kaymakamlığı. (2025b). Kastro (Çamlıkoy) Tabiat Parkı. 
http://www.tekirdagsaray.gov.tr/kastro-milli-parki  

Saray Meslek Yüksekokulu Grafik Tasarımı Programı. (2025, Nisan 29). Grafik Tasarımı 
Programı Öğrencilerinden Saray Kent Kimliği Tasarımı Sunumu. Tekirdağ Namık 
Kemal Üniversitesi. 
https://saraymyo.nku.edu.tr/GrafikTasar%C4%B1m%C4%B1Program%C4%B1%C3
%96%C4%9FrencilerindenSarayKentKimli%C4%9FiTasar%C4%B1m%C4%B1Sunu
mu/haberayrinti/m/0/58496/941 

Tekirdağ İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. (2025). Saray. 
https://tekirdag.ktb.gov.tr/TR-75734/saray.html  
 

 

BÖLÜM 10

EDWARD HOPPER’IN RESİMLERİNDE 
SESSİZLİK ESTETİĞİ

 

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN1 

1  Doç. Dr. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi. Orcid: 0000-0002-6083-204X



134

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

Giriş 
 
Edward Hopper, 20. yüzyıl Amerikan resminde sessizliğin önde gelen anlatıcılarından biridir. 
Eserlerinde kelimeler yerine ışık, renk ve uzay kullanılmıştır (Renner, 2004). Sessizlik, Hopper’ın 
sanatında bir tema olmanın ötesinde, varoluşsal bir ifade biçimi ve modern insanın ruh hâlinin estetik 
yansımasıdır. Sanatçının resimlerinde sessizlik, sadece işitsel yoklukla değil, zamanın yavaşlaması, 
eylemin durması, figürlerin kendi iç dünyalarına çekilmesiyle de hissedilir. Bu sessizlik, tedirginlik 
ve huzur arasında salınan çift yönlü bir duygusal alan yaratır. Bir yandan dinginliği çağrıştırırken öte 
yandan görünmeyen bir iç çatışmanın habercisi gibidir. Sükunetten çok bir farkındalık izleyiciyi sesin 
olmadığı, derin düşüncelerin dünyasına çeker gibidir. Sanat tarihinde sessizlik genellikle masumiyet, 
huzur veya ölüm gibi şeylerle ilişkilendirilmektedir. Hopper'ın hareketsizliği ne kutsal ne de 
huzurludur, modern bir insanın iç yankıları gibi görünür. Büyük olaylardan kaçınarak, sanatçı 
psikolojik duyguların gündelik olaylarda nasıl gizlendiğini göstermektedir.  

Hopper’ın sessizliği, ışığın yönü, rengin sıcaklığı, mekânın boşluğu ve figürlerin duruşları aracılığıyla 
kurulur. Işık, Hopper için yalnızca nesneleri görünür kılan bir araç değil, duygunun kendisidir. Bir 
sahne ışığı gibi karakterleri vurgular, onları hem var eder hem de çevresinden koparır (Strand, 1994). 
Renkler ise duygusal yoğunluğu sessizce taşır, pastel tonlardaki durağanlık ya da gölgelerdeki 
soğukluk, sessizliğin görsel karşılığına dönüşür. Figürlerin çoğu zaman yüzlerinin aydınlık, 
çevrelerinin karanlıkta bırakılması, insanın içsel yalnızlığı ile dış dünyanın yabancılığı arasındaki 
sınırı belirler. Bu bağlamda sessizlik, Hopper’ın resimlerinde modern hayatın görsel alegorisi haline 
gelir. Bu durum onun resimlerinde “modern sessizlik” kavramının temelini oluşturur (Levin, 1995). 
Kalabalıkların gürültüsünden uzak, izole edilmiş karakterler aracılığıyla sanatçı, metropol yaşamının 
görünmez yalnızlığını resmeder. Onun sessizliği kentleşmenin, yabancılaşmanın ve bireysel 
kapanışın ürünüdür. Bu sessizlikte sözün yerini alan ışık vardır. Dilin ifade edemediği duygular ışığın 
yönünde, pencere camlarında, gölgelerin derinliğinde yankılanır. Hopper’ın sessizliği, aynı zamanda 
modernist bir bilincin tezahürüdür. 20. yüzyılın hız, teknoloji ve kalabalık üzerine kurulu Amerikan 
yaşamında, Hopper bir durma noktası yaratır. Bu duraklama, bir tür estetik karşı duruştur. Bu anlamda 
onun sessizliği, sükûnetten çok varoluşsal bir farkındalıktır; bireyin içsel yankısına yönelen bir 
meditasyondur, denilebilir. 

Bu çalışma, sessizliği Hopper’ın sanatsal dili olarak ele alarak onu dört temel unsur üzerinden 
incelemektedir: ışık, renk, mekân ve zaman. Bu unsurlar, sanatçının sessizliği nasıl “inşa ettiğini” 
anlamak için temel birer anahtar işlevi görmektedir. Işık, sanatçının resimlerinde duygusal bir yapı 
kurar; renk, anlatının ritmini belirler; mekân, yalnızlığın sahnesine dönüşür; zaman ise hareketin 
askıya alındığı bir durgunluk biçiminde işler. Bu kavramsal çerçevenin ardından, Hopper’ın seçilmiş 
beş eseri, Nighthawks (1942), Morning Sun (1952), Rooms by the Sea (1951) Hotel Room (1931) ve 
Early Sunday Morning (1930), üzerinden sessizliğin biçimsel, psikolojik ve varoluşsal yönleri analiz 
edilecektir. Her bir eserde sessizlik, yalnızlık ve farkındalık arasında kurulmuş kırılgan dengeyi, ışık 
ve boşluk aracılığıyla görünür kılan bir duyusal atmosfer olarak ele alınacaktır. Bu çalışma, Hopper'ın 
sessizlik estetiğini, ışık, renk, mekân ve zaman unsurlarıyla başlayıp, sessizliğin nasıl inşa edildiğinin 
seçilmiş eserlerden örneklerle analiz edilmesi yoluyla kavramsal bir çerçeve üzerinden 
değerlendirecektir. 

1.Resimde Sessizlik Kavramı ve Anlam Alanı  

Resim doğası gereği sessizdir. Bununla birlikte, bazı resimler bu hareketsizliği sadece teknik bir yön 
olarak değil, anlatının hayati bir bileşeni olarak sunmaktadır. Bu bağlamda "sessizlik" sesin 
olmamasını değil aktivitenin, gürültünün ve kalabalıkların azaldığı bir alanı tanımlar. Resimdeki 
sakinlik işitsel bir duyudan ziyade görsel bir duyuyu harekete geçirir ki bu, renk, ışık, uzay ve şeklin 
birleşimiyle ifade edilen içsel bir huzurdur. Sanat tarihinde, sakinlik motifi tipik olarak kutsallık, 
huzur veya ölümlülük fikirleriyle ilişkilendirilmektedir. Rönesans'tan bu yana özellikle iç mekân 
resimlerinde, figürlerin atalet durumları ve uyumlu kompozisyonları izleyicide iç huzuru duygusu 
uyandırmıştır. Rönesans’ta sessizlik, ilahi bir iletişimi çağrıştırır. Tanrısal bir mesajın insanda yankı 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

135

Giriş 
 
Edward Hopper, 20. yüzyıl Amerikan resminde sessizliğin önde gelen anlatıcılarından biridir. 
Eserlerinde kelimeler yerine ışık, renk ve uzay kullanılmıştır (Renner, 2004). Sessizlik, Hopper’ın 
sanatında bir tema olmanın ötesinde, varoluşsal bir ifade biçimi ve modern insanın ruh hâlinin estetik 
yansımasıdır. Sanatçının resimlerinde sessizlik, sadece işitsel yoklukla değil, zamanın yavaşlaması, 
eylemin durması, figürlerin kendi iç dünyalarına çekilmesiyle de hissedilir. Bu sessizlik, tedirginlik 
ve huzur arasında salınan çift yönlü bir duygusal alan yaratır. Bir yandan dinginliği çağrıştırırken öte 
yandan görünmeyen bir iç çatışmanın habercisi gibidir. Sükunetten çok bir farkındalık izleyiciyi sesin 
olmadığı, derin düşüncelerin dünyasına çeker gibidir. Sanat tarihinde sessizlik genellikle masumiyet, 
huzur veya ölüm gibi şeylerle ilişkilendirilmektedir. Hopper'ın hareketsizliği ne kutsal ne de 
huzurludur, modern bir insanın iç yankıları gibi görünür. Büyük olaylardan kaçınarak, sanatçı 
psikolojik duyguların gündelik olaylarda nasıl gizlendiğini göstermektedir.  

Hopper’ın sessizliği, ışığın yönü, rengin sıcaklığı, mekânın boşluğu ve figürlerin duruşları aracılığıyla 
kurulur. Işık, Hopper için yalnızca nesneleri görünür kılan bir araç değil, duygunun kendisidir. Bir 
sahne ışığı gibi karakterleri vurgular, onları hem var eder hem de çevresinden koparır (Strand, 1994). 
Renkler ise duygusal yoğunluğu sessizce taşır, pastel tonlardaki durağanlık ya da gölgelerdeki 
soğukluk, sessizliğin görsel karşılığına dönüşür. Figürlerin çoğu zaman yüzlerinin aydınlık, 
çevrelerinin karanlıkta bırakılması, insanın içsel yalnızlığı ile dış dünyanın yabancılığı arasındaki 
sınırı belirler. Bu bağlamda sessizlik, Hopper’ın resimlerinde modern hayatın görsel alegorisi haline 
gelir. Bu durum onun resimlerinde “modern sessizlik” kavramının temelini oluşturur (Levin, 1995). 
Kalabalıkların gürültüsünden uzak, izole edilmiş karakterler aracılığıyla sanatçı, metropol yaşamının 
görünmez yalnızlığını resmeder. Onun sessizliği kentleşmenin, yabancılaşmanın ve bireysel 
kapanışın ürünüdür. Bu sessizlikte sözün yerini alan ışık vardır. Dilin ifade edemediği duygular ışığın 
yönünde, pencere camlarında, gölgelerin derinliğinde yankılanır. Hopper’ın sessizliği, aynı zamanda 
modernist bir bilincin tezahürüdür. 20. yüzyılın hız, teknoloji ve kalabalık üzerine kurulu Amerikan 
yaşamında, Hopper bir durma noktası yaratır. Bu duraklama, bir tür estetik karşı duruştur. Bu anlamda 
onun sessizliği, sükûnetten çok varoluşsal bir farkındalıktır; bireyin içsel yankısına yönelen bir 
meditasyondur, denilebilir. 

Bu çalışma, sessizliği Hopper’ın sanatsal dili olarak ele alarak onu dört temel unsur üzerinden 
incelemektedir: ışık, renk, mekân ve zaman. Bu unsurlar, sanatçının sessizliği nasıl “inşa ettiğini” 
anlamak için temel birer anahtar işlevi görmektedir. Işık, sanatçının resimlerinde duygusal bir yapı 
kurar; renk, anlatının ritmini belirler; mekân, yalnızlığın sahnesine dönüşür; zaman ise hareketin 
askıya alındığı bir durgunluk biçiminde işler. Bu kavramsal çerçevenin ardından, Hopper’ın seçilmiş 
beş eseri, Nighthawks (1942), Morning Sun (1952), Rooms by the Sea (1951) Hotel Room (1931) ve 
Early Sunday Morning (1930), üzerinden sessizliğin biçimsel, psikolojik ve varoluşsal yönleri analiz 
edilecektir. Her bir eserde sessizlik, yalnızlık ve farkındalık arasında kurulmuş kırılgan dengeyi, ışık 
ve boşluk aracılığıyla görünür kılan bir duyusal atmosfer olarak ele alınacaktır. Bu çalışma, Hopper'ın 
sessizlik estetiğini, ışık, renk, mekân ve zaman unsurlarıyla başlayıp, sessizliğin nasıl inşa edildiğinin 
seçilmiş eserlerden örneklerle analiz edilmesi yoluyla kavramsal bir çerçeve üzerinden 
değerlendirecektir. 

1.Resimde Sessizlik Kavramı ve Anlam Alanı  

Resim doğası gereği sessizdir. Bununla birlikte, bazı resimler bu hareketsizliği sadece teknik bir yön 
olarak değil, anlatının hayati bir bileşeni olarak sunmaktadır. Bu bağlamda "sessizlik" sesin 
olmamasını değil aktivitenin, gürültünün ve kalabalıkların azaldığı bir alanı tanımlar. Resimdeki 
sakinlik işitsel bir duyudan ziyade görsel bir duyuyu harekete geçirir ki bu, renk, ışık, uzay ve şeklin 
birleşimiyle ifade edilen içsel bir huzurdur. Sanat tarihinde, sakinlik motifi tipik olarak kutsallık, 
huzur veya ölümlülük fikirleriyle ilişkilendirilmektedir. Rönesans'tan bu yana özellikle iç mekân 
resimlerinde, figürlerin atalet durumları ve uyumlu kompozisyonları izleyicide iç huzuru duygusu 
uyandırmıştır. Rönesans’ta sessizlik, ilahi bir iletişimi çağrıştırır. Tanrısal bir mesajın insanda yankı 

bulabilmesi için dünyevi seslerin susması gerekir. Fra Angelico’nun The Annunciation (1437–1446) 
resmi bu anlayışın en belirgin örneklerinden biridir. Figürler arasındaki iletişim sesle değil, ışığın 
yönü ve beden dilinin dinginliğiyle kurulmuştur. Mekân, sözsüz bir ilahi atmosfere sahiptir.  

 

 
Görsel 1. The Annunciation (1437–1446), Fra Angelico 

 

Leonardo da Vinci’nin The Last Supper adlı resmi de sessizlik temasını dramatik biçimde 
işlemektedir. Bir an için bütün figürler eylemin içinde ama konuşmanın eşiğinde donmuştur. Fra 
Angelico resmindeki kutsal bekleyiş ve Leonardo’daki dondurulmuş dramatik an modern dönemde 
Hopper’ın resimlerinde seküler biçimde yeniden doğmuş gibidir. Morning Sun’daki kadın figür, artık 
ilahi değil, içsel bir ışığın gelişini beklemektedir. Hopper’da sessizlik, Tanrı’yla değil, bireyin kendi 
bilinciyle kurduğu temasın alanıdır. 

 

 
Görsel 2. The Last Supper (1495–1498), Leonardo da Vinci 

 

Barok dönemde sessizlik, duygusal yoğunluğun bir aracı hâline gelmiştir. Johannes Vermeer, ev içi 
sahnelerde sessizliği gündelik yaşamın bir gerilimi olarak sunmaktadır. Woman Reading a Letter 
resminde, mektubu okuyan kadının çevresindeki sessizlik ve ışık iç dünyayı görünür kılan bir araç 
niteliğindedir.  



136

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

 
Görsel 3. Woman Reading A Letter (1662-1663) Johannes Vermeer 

 

19. yüzyılda sessizlik doğaya taşınmıştır. Caspar David Friedrich, insanı doğanın devasa sessizliğiyle 
baş başa bırakır. Monk by the Sea’de figür, uçsuz bucaksız bir deniz kıyısında kendi varlığının 
kırılganlığını hisseder gibidir. Bu sessizlik korkutucu değil, ruhsal bir açıklığa götüren deneyimdir, 
denilebilir.  

 

 
Görsel 4. Monk by the Sea (1808-1810) Caspar David Friedrich 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

137

 
Görsel 3. Woman Reading A Letter (1662-1663) Johannes Vermeer 

 

19. yüzyılda sessizlik doğaya taşınmıştır. Caspar David Friedrich, insanı doğanın devasa sessizliğiyle 
baş başa bırakır. Monk by the Sea’de figür, uçsuz bucaksız bir deniz kıyısında kendi varlığının 
kırılganlığını hisseder gibidir. Bu sessizlik korkutucu değil, ruhsal bir açıklığa götüren deneyimdir, 
denilebilir.  

 

 
Görsel 4. Monk by the Sea (1808-1810) Caspar David Friedrich 

 

 

20. yüzyıla gelindiğinde, sessizlik salt bir ruhsal motiften evrilerek çağdaş bireylerin içsel boşluğunu, 
entelektüel ataletini ve iletişim eksikliklerini kapsayan bir olgu haline gelmiştir. Giorgio de Chirico, 
Mystery and Melancholy of a Street (1914) resminde mekânı büyük oranda boşaltarak görsel bekleyiş 
yaratır. Bu sessizlik, eylemin ertelendiği bir bilinç alanıdır, denilebilir.  

 

 
Görsel 5. Mystery and Melancholy of a Street (1914) Giorgio de Chirico 

 

Sonuç olarak, sessizlik tüm bu dönemlerde hem sanatsal hem de varoluşsal bir önem kazanmıştır. 
Edward Hopper'ın eserleri ise çağdaş dünyada sessizliğin büyük bir anlayışını sergiler niteliktedir. 
Sessizliği sakin değil hem bilinçliliği hem de rahatsızlığı temsil eder. Figürler çoğunlukla kendi 
yansımalarına gömülmüş, çevrelerinden uzak ama kendilerine yoğun bir şekilde odaklanmış 
durumdadır.   

2. Hopper'ın Evreninde Sessizliğin Bağlamı: Modernite ve İzolasyon  

20. yüzyılın ilk yarısı, Amerika'da hızla gelişen şehir hayatı, artan sanayileşme ve bireyciliğin 
yükselişiyle karakterize edilmiştir. Bu yeni yaşam tarzı, kalabalıkları artırmasına rağmen, insan 
ruhunda derin bir yalnızlık duygusu yaratmıştır. Edward Hopper, modern dünyanın dinginliğini bir 
sonuç olarak değil, bir başlangıç olarak tasvir etmektedir. Onun figürleri, kakofonik bir çağın 
ortasında iç dünyalarına çekilmiş, kendileriyle çevreleri arasında algılanamaz bir ayrım yaratmış 
bireyleri temsil eder. Hopper'ın varlığı, bu gözlemcinin yalnızlığının özelliklerini de yansıtır. Uzun 
süreli gözlem yoluyla kentsel çevrenin sokaklarını, tren istasyonlarını, otellerini ve kafe pencerelerini 
titizlikle tasvir eden sanatçı, çağının bir tanığı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu tanıklık bir belgesel 
gözlemi değil, daha çok öznel bir algıdır, denilebilir. Hopper'ın resimlerinde gösterilen her sahne, 
çağdaş varoluşun dışsal temposunun ortasında içe dönük bir askıya alınmayı temsil eder. Buradaki 
sessizlik bir eksiklik değil, çağdaş kentsel yaşamın normalleşmiş bir yönüdür. Sıkça yalnızlık olarak 
yorumlanan bu sessizlik, aslında Hopper'ın eserlerinde bilincin bir tezahürüdür. Dondero, “only-ness 



138

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

non è lonelyness” (yalnız olmak yalnız hissetmek değildir) ifadesiyle, makalesinde Hopper’daki 
sessizliğin ve tekliğin bir oluş hâli olduğunu savunmaktadır (Dondero, 2004). Dondero’ya göre her 
figür, askıda kalma hâlinde bir tür sessiz dramatik gerilim içindedir. Sessizlikleri teslimiyeti değil, 
daha ziyade gerçeği anlama çabasını yansıtmaktadır. Bu çaba, çağdaş bireylerin hem içsel olarak hem 
de sosyal çerçevede geliştirdiği yeni bir varoluş biçimini ifade eder. Hopper'ın hareketsizliği hem 
çağının özünü somutlaştırırken hem de günün kakofonisine karşı bir başkaldırı görevi görür. 

3. Sessizliğin Görsel Taşıyıcıları: Işık, Renk, Mekân ve Zaman  

Edward Hopper'ın eserlerinde hareketsizlik ağırlıklı olarak ışık, renk ve mekânsal kompozisyon 
aracılığıyla aktarılmaktadır. Resimlerinde bu üç unsur kelimelerin yerini alır. İzleyiciye neyi anlaması 
gerektiği değil daha çok duygusal olarak neyi deneyimlemesi gerektiği söylenir gibidir. Hopper, 
biçimsel olarak karmaşık olmayan ama duygusal açıdan derin bir hikâye anlatımı dili inşa etmektedir. 
Hopper'ın ışığı, sergilemek için kullanılan bir araçtan ziyade resme sakin bir gözlemci olarak hizmet 
eder. "Morning Sun" (1952) adlı eserde, pencereden dışarı bakan kadın figürü sabah güneş ışığıyla 
yıkanmış, derin düşüncelere dalmıştır. Bu bağlamda ışık, yalnızlıktan ziyade farkındalığı ifade 
etmektedir. Figürün yüzünü aydınlatan sarı tonlar içsel bir sıcaklık hissi uyandırır. Ancak, mekânın 
ıssızlığı bu huzuru bozar gibidir. Işık hem duygusal hem de psikolojik bir alan yaratır. Sessizlik, 
aydınlanmış ama ifade edilmemiş bir duruma dönüşür. Hopper, ışığı kullanarak ögelerin yeterince 
görünür ve yeterince gizli olduğu bir denge yaratır. Bu denge, resimlerdeki dinginlik için esastır. Işık 
hikayeler anlatmaz; sadece gerçeği algılanabilir kılar, denilebilir. Hopper'ın eserlerindeki renkler 
kendilerini yüksek volümde göstermez. Birbirine karışmadan bir arada var olurlar, ancak uyumu 
korurlar. Geniş yüzeylerdeki pastel renkler, sahnelerde işitsel yumuşaklık yanılsaması yaratır. Ne 
belirgin zıtlıklar ne de canlı renk sıçramaları vardır. "Early Sunday Morning" (1930) resmindeki sıcak 
kırmızılar ve soluk yeşiller, sabah sessizliğinin ritmini yansıtır. Bu renk şeması, izleyicide "sanki bir 
ses var ama uzak" hissi uyandırır. Bu uyumlu renk etkileşimi, resimlerin içsel dinginliğini duygusal 
bir yankıya dönüştürür niteliktedir. Renklerin sakinliği ve mekânın düzeni, Susan Sontag’ın tarif 
ettiği biçimiyle, sanatta sessizliğin bir “yoğunluk biçimi” olarak deneyimlenmesini sağlar (Sontag, 
1969). 

Hopper'ın yapıtlarında zaman durmuş gibidir: Alain Bonfand'ın deyimiyle bir moladır bu. Eylemin 
durduğu ama gerilimin sürdüğü bir andır." (Foubert, 2012). Hopper'ın sessizliğinin birincil nedeni 
uzaydır. Odalar, kafeler, otel konaklamaları ve pencereler, karakterlerin duygusal yansımaları olarak 
hizmet eder. Hopper'ın mimarisi, insan iç dünyasının yapısını somutlaştırır gibidir. "Rooms by the 
Sea" (1951) adlı eserde, odanın duvarı denize açılır ve iç ve dış ışık arasındaki ayrım bulanıklaşır. Bu 
sahne sessizliğin somut tezahürünü temsil eder: "bir şeyin başka her şeyden bağımsız olarak var 
olabileceği" an. Hopper, alanı sadece boşluk olarak değil, anlamla dolu bir sessizlik alemi olarak 
tanımlar. Şekil uzay içinde ne kadar az hareket ederse, gözlemci o kadar çok işitsel duyum algılar. 
Ancak bu algı görsel olarak gerçekleşir. Hopper'ın resimlerinde sessizlik hem mekânsal kompozisyon 
hem de zamanın ağırlığı yoluyla aktarılır. Eserlerinde zaman ilerlemeyi durdurur, durur, uzar ve 
zaman zaman tamamen durma noktasına gelir. Seyirci, olayın kendisi hiç gerçekleşmese bile bir 
olaydan hemen önce veya sonraki saniyeleri algılar. Her şey hazır, ancak hiçbir eylem gerçekleşmiyor 
gibidir. Bu, Hopper'ın zamansal sessizliğini özetler niteliktedir. Hopper'ın figürleri sıklıkla bir 
hareketin başlangıcında ya da sonunda yer alır. Bir kadın pencereden dışarı bakıyor, bir adam 
dokunulmamış valizi yanında otel odasında ve bir çift kafede sessizce oturuyor. Bu bekleyiş olayların 
yokluğu değil, tefekkür için bir aşamadır denilebilir. "Hotel Room" (1931) adlı eserde kadın 
eşyalarını toplamış ancak hala orada kalmıştır, izleyiciyi ayrılışından önceki sessiz bir ana 
bırakmıştır. Zamanın bu yavaşlaması, izleyiciyi düşünmeye zorlar: "Burada ne oldu?" yerine, "Bu 
anda ne yaşanıyor?" sorusu öncelik kazanır. Hopper'ın eserleri müzikteki duraklamalara benzer 
şekilde davranır. Şekil, mekân ve mimari bileşenler arasında kurulan denge, hareketsizliği düzenli bir 
ritme dönüştürür.  Ne ezici bir tıkanıklık ne de keskin bir ıssızlık var. Her şeyin kendi oranı, aralığı, 
dengesi var. Nighthawks (1942) resminde figürlerin yakın ancak temas etmeyen duruşları bu dengeyi 
kurar. Dışarıdaki gece karanlığı ile içerideki sıcak aydınlatma arasındaki sınır, resmin sessiz 
çekirdeğini oluşturur. İç diyalogdan ve dış aktiviteden yoksun gibidir. Bu dinginlikle kompozisyon 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

139

non è lonelyness” (yalnız olmak yalnız hissetmek değildir) ifadesiyle, makalesinde Hopper’daki 
sessizliğin ve tekliğin bir oluş hâli olduğunu savunmaktadır (Dondero, 2004). Dondero’ya göre her 
figür, askıda kalma hâlinde bir tür sessiz dramatik gerilim içindedir. Sessizlikleri teslimiyeti değil, 
daha ziyade gerçeği anlama çabasını yansıtmaktadır. Bu çaba, çağdaş bireylerin hem içsel olarak hem 
de sosyal çerçevede geliştirdiği yeni bir varoluş biçimini ifade eder. Hopper'ın hareketsizliği hem 
çağının özünü somutlaştırırken hem de günün kakofonisine karşı bir başkaldırı görevi görür. 

3. Sessizliğin Görsel Taşıyıcıları: Işık, Renk, Mekân ve Zaman  

Edward Hopper'ın eserlerinde hareketsizlik ağırlıklı olarak ışık, renk ve mekânsal kompozisyon 
aracılığıyla aktarılmaktadır. Resimlerinde bu üç unsur kelimelerin yerini alır. İzleyiciye neyi anlaması 
gerektiği değil daha çok duygusal olarak neyi deneyimlemesi gerektiği söylenir gibidir. Hopper, 
biçimsel olarak karmaşık olmayan ama duygusal açıdan derin bir hikâye anlatımı dili inşa etmektedir. 
Hopper'ın ışığı, sergilemek için kullanılan bir araçtan ziyade resme sakin bir gözlemci olarak hizmet 
eder. "Morning Sun" (1952) adlı eserde, pencereden dışarı bakan kadın figürü sabah güneş ışığıyla 
yıkanmış, derin düşüncelere dalmıştır. Bu bağlamda ışık, yalnızlıktan ziyade farkındalığı ifade 
etmektedir. Figürün yüzünü aydınlatan sarı tonlar içsel bir sıcaklık hissi uyandırır. Ancak, mekânın 
ıssızlığı bu huzuru bozar gibidir. Işık hem duygusal hem de psikolojik bir alan yaratır. Sessizlik, 
aydınlanmış ama ifade edilmemiş bir duruma dönüşür. Hopper, ışığı kullanarak ögelerin yeterince 
görünür ve yeterince gizli olduğu bir denge yaratır. Bu denge, resimlerdeki dinginlik için esastır. Işık 
hikayeler anlatmaz; sadece gerçeği algılanabilir kılar, denilebilir. Hopper'ın eserlerindeki renkler 
kendilerini yüksek volümde göstermez. Birbirine karışmadan bir arada var olurlar, ancak uyumu 
korurlar. Geniş yüzeylerdeki pastel renkler, sahnelerde işitsel yumuşaklık yanılsaması yaratır. Ne 
belirgin zıtlıklar ne de canlı renk sıçramaları vardır. "Early Sunday Morning" (1930) resmindeki sıcak 
kırmızılar ve soluk yeşiller, sabah sessizliğinin ritmini yansıtır. Bu renk şeması, izleyicide "sanki bir 
ses var ama uzak" hissi uyandırır. Bu uyumlu renk etkileşimi, resimlerin içsel dinginliğini duygusal 
bir yankıya dönüştürür niteliktedir. Renklerin sakinliği ve mekânın düzeni, Susan Sontag’ın tarif 
ettiği biçimiyle, sanatta sessizliğin bir “yoğunluk biçimi” olarak deneyimlenmesini sağlar (Sontag, 
1969). 

Hopper'ın yapıtlarında zaman durmuş gibidir: Alain Bonfand'ın deyimiyle bir moladır bu. Eylemin 
durduğu ama gerilimin sürdüğü bir andır." (Foubert, 2012). Hopper'ın sessizliğinin birincil nedeni 
uzaydır. Odalar, kafeler, otel konaklamaları ve pencereler, karakterlerin duygusal yansımaları olarak 
hizmet eder. Hopper'ın mimarisi, insan iç dünyasının yapısını somutlaştırır gibidir. "Rooms by the 
Sea" (1951) adlı eserde, odanın duvarı denize açılır ve iç ve dış ışık arasındaki ayrım bulanıklaşır. Bu 
sahne sessizliğin somut tezahürünü temsil eder: "bir şeyin başka her şeyden bağımsız olarak var 
olabileceği" an. Hopper, alanı sadece boşluk olarak değil, anlamla dolu bir sessizlik alemi olarak 
tanımlar. Şekil uzay içinde ne kadar az hareket ederse, gözlemci o kadar çok işitsel duyum algılar. 
Ancak bu algı görsel olarak gerçekleşir. Hopper'ın resimlerinde sessizlik hem mekânsal kompozisyon 
hem de zamanın ağırlığı yoluyla aktarılır. Eserlerinde zaman ilerlemeyi durdurur, durur, uzar ve 
zaman zaman tamamen durma noktasına gelir. Seyirci, olayın kendisi hiç gerçekleşmese bile bir 
olaydan hemen önce veya sonraki saniyeleri algılar. Her şey hazır, ancak hiçbir eylem gerçekleşmiyor 
gibidir. Bu, Hopper'ın zamansal sessizliğini özetler niteliktedir. Hopper'ın figürleri sıklıkla bir 
hareketin başlangıcında ya da sonunda yer alır. Bir kadın pencereden dışarı bakıyor, bir adam 
dokunulmamış valizi yanında otel odasında ve bir çift kafede sessizce oturuyor. Bu bekleyiş olayların 
yokluğu değil, tefekkür için bir aşamadır denilebilir. "Hotel Room" (1931) adlı eserde kadın 
eşyalarını toplamış ancak hala orada kalmıştır, izleyiciyi ayrılışından önceki sessiz bir ana 
bırakmıştır. Zamanın bu yavaşlaması, izleyiciyi düşünmeye zorlar: "Burada ne oldu?" yerine, "Bu 
anda ne yaşanıyor?" sorusu öncelik kazanır. Hopper'ın eserleri müzikteki duraklamalara benzer 
şekilde davranır. Şekil, mekân ve mimari bileşenler arasında kurulan denge, hareketsizliği düzenli bir 
ritme dönüştürür.  Ne ezici bir tıkanıklık ne de keskin bir ıssızlık var. Her şeyin kendi oranı, aralığı, 
dengesi var. Nighthawks (1942) resminde figürlerin yakın ancak temas etmeyen duruşları bu dengeyi 
kurar. Dışarıdaki gece karanlığı ile içerideki sıcak aydınlatma arasındaki sınır, resmin sessiz 
çekirdeğini oluşturur. İç diyalogdan ve dış aktiviteden yoksun gibidir. Bu dinginlikle kompozisyon 

sakinleşmektedir. Hopper'ın resimlerinin sessizliği teatralden ziyade zihinseldir. Rakamlar isimsiz bir 
varlığı bekliyor gibi bu sabah ışığı bir sözcük, hatta kendi iç dengeleri bile olabilir. Bu dönemde 
zaman yavaşlar ve duygular daha yoğunlaşır. “Sessizlik yalnızca konu seçiminden değil, geometrik 
perspektifin keskinliği ile yüzeylerin düzlüğü arasındaki gerilimden doğar.” Olivier Rey, (2013).  

Hopper'ın sessizliği pasif değil; aktif bir bilinç halidir. Gözlemci de bu bilinçte bir rol üstlenir. Sanat 
eserine bakmak sessiz bir beklenti türüne dönüşür. Hopper'ın resimlerinde hareketsizlik yokluğa 
değil, henüz olmayan şeye aittir. Bu "henüz" zamanın askıya alındığı bir eşikte olma hissi 
uyandırmaktadır. 

4. Eser Analizleri: Sessizliğin Görsel Temsilleri  

Edward Hopper’ın resimleri, gündelik yaşamın içinde saklı bir duraksama hâlini görünür kılar gibidir. 
Hopper, çoğu kez “yalnızlık ressamı” olarak tanımlanmıştır; ancak Flores Zuniga’ya göre bu tanım 
yanlış anlaşılmıştır. Ressamın eserleri, insanın yalnızlığından çok, “yalnızlığın varoluşun doğal bir 
hali olduğu” fikrini görünür kılar (Zuniga, 2020). Hopper’ın resimlerindeki tüm bu anlar, “eylemin 
askıya alındığı” zamanlardır. Sanki dünya bir anlığına nefesini tutmuş gibidir. Bu sessizlik, yalnızca 
duyumsal bir boşluk değil; izleyiciyi düşünmeye, içsel bir farkındalık alanına çekmeye davet eden 
bir estetik duraklamadır, denilebilir. 

Hopper’ın sessizliği, dış dünyadan çok insanın iç dünyasında yankılanır. Işığın yönü, figürlerin 
birbirine uzaklığı, pencerelerin ve kapıların konumlanışı hepsi birer anlatı aracıdır. Sanatçının 
resimlerinde diyalog değil sahne vardır; müzik yoktur ancak ritim hissedilir. Bu nedenle Hopper’ın 
resimleri, sözcüklerle anlatılamayan bir duygusal alan açar. Sessizlik, burada hem bir boşluk hem de 
bir anlam yoğunluğu hâline gelmektedir. İzleyici, bu sessizliğin içinde kendi düşüncelerinin sesini 
duyar gibidir. Renklerin dinginliği, ışığın vurguları, figürlerin birbirine dokunmayan beden dili ve 
mekânın neredeyse işitsel bir boşluk hissi yaratacak biçimde düzenlenmiş hali, sessizliğin görsel 
dilini oluşturur niteliktedir. Bu sessizlik ne geçmişe ne de geleceğe ait, yalnızca o anın içinde var olan 
bir dinginliktir. Hopper’ın resimleri, bir anlamda “düşünsel peyzajlar”dır. Her figür, yalnızca bir 
insan değil, bir bilinç hâlidir. Her pencere bir geçit, her ışık huzmesi bir içsel farkındalığın metaforu 
gibidir. Bu nedenle Hopper’da sessizlik, doğrudan temsilden ziyade bir varoluş biçimi olarak ortaya 
çıkmaktadır. Sanatçı, gündelik hayatın olağan mekânlarını, bir otel odası, bir restoran, bir sokak, 
neredeyse metafizik mekânlara dönüştürür. Bu sahnelerdeki sessizlik, izleyiciyle resim arasında 
kurulan sessiz bir diyalogdur, denilebilir.  

4.1. Nighthawks (1942) 

Hopper'ın en ikonik resimlerinden biri olan Nighthawks, kentsel geceyi tasvir etmektedir. Cam 
cepheli bir kafede üç müşteri ve bir çalışan oturuyor; sokakta hiç insan yok ve zaman belirsizliğini 
koruyor. Kafe içindeki aydınlatma yoğun ancak sıcaklıktan yoksun; soğuk sarı tonlar gecenin lacivert 
mavisiyle tezat oluşturuyor. Bu fark, Hopper'ın yalnızlık ve sessizlik arasındaki ilişkiyi biçimsel bir 
düzlemde çizdiği anı ifade eder. Aydınlık içeride karanlık ise dışarıdadır.  



140

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

 
Görsel 6. Nighthawks (1942) Edward Hopper 

 

Resim sadece bir durumun tasviri olmaktan çok, varoluşun sessiz bir gözlemcisi haline gelir. Hopper 
şehri tiyatro sahnesine, sakinlerini ise senaryolarını kaybetmiş oyunculara benzetiyor. Nighthawks, 
çağdaş dünyanın yalnızlığını somutlaştırır gibidir: ışıkla aydınlatılan elle tutulur bir izolasyon.   

4.2. Morning Sun (1952) 

Hopper’ın Morning Sun adlı bu resminde bir kadın yatağında oturmuş, şafağın ilk ışıklarını içine 
çeker gibidir. İçerisi basit: soluk renkli duvarlar, bir yatak, bir pencere ve tek bir figür. Her şey 
başlangıç aşamasında gibi görünüyor; ancak, başlangıcı uygulamadan ziyade düşünmeyi ifade ediyor. 
Kadının bakışı dışa dönük olsa da kendisi içe dönüktür; nötr ifadesi içsel bir diyaloğu ima eder. 
Bachelard’ın belirttiği gibi, iç mekân insanın ruhsal durumunu yansıtan bir sahnedir (Bachelard, 
1994). Camdan sızan sarı ışık bu sakin anı algılanabilir hale getiriyor. Renk şeması, dinginlikten 
ziyade farkındalığı çağrıştıran sıcak tonlara sahiptir. Hopper'ın hareketsizliği, aydınlanmanın bir anını 
temsil eder; eylemsizlikten kaynaklanan içsel bir anlayışı. Kadın figürünü çevreleyen boş alan, sadece 
onu değil, aynı zamanda düşüncelerinin genişliğini de temsil eder. Sabah Güneşi, Hopper'ın 
resimlerindeki sessizliğin nasıl bir "düşünme alanı"na dönüştüğünü örneklemektedir.  

 

 
Görsel 7. Morning Sun (1952) Edward Hopper 

 

 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

141

 
Görsel 6. Nighthawks (1942) Edward Hopper 

 

Resim sadece bir durumun tasviri olmaktan çok, varoluşun sessiz bir gözlemcisi haline gelir. Hopper 
şehri tiyatro sahnesine, sakinlerini ise senaryolarını kaybetmiş oyunculara benzetiyor. Nighthawks, 
çağdaş dünyanın yalnızlığını somutlaştırır gibidir: ışıkla aydınlatılan elle tutulur bir izolasyon.   

4.2. Morning Sun (1952) 

Hopper’ın Morning Sun adlı bu resminde bir kadın yatağında oturmuş, şafağın ilk ışıklarını içine 
çeker gibidir. İçerisi basit: soluk renkli duvarlar, bir yatak, bir pencere ve tek bir figür. Her şey 
başlangıç aşamasında gibi görünüyor; ancak, başlangıcı uygulamadan ziyade düşünmeyi ifade ediyor. 
Kadının bakışı dışa dönük olsa da kendisi içe dönüktür; nötr ifadesi içsel bir diyaloğu ima eder. 
Bachelard’ın belirttiği gibi, iç mekân insanın ruhsal durumunu yansıtan bir sahnedir (Bachelard, 
1994). Camdan sızan sarı ışık bu sakin anı algılanabilir hale getiriyor. Renk şeması, dinginlikten 
ziyade farkındalığı çağrıştıran sıcak tonlara sahiptir. Hopper'ın hareketsizliği, aydınlanmanın bir anını 
temsil eder; eylemsizlikten kaynaklanan içsel bir anlayışı. Kadın figürünü çevreleyen boş alan, sadece 
onu değil, aynı zamanda düşüncelerinin genişliğini de temsil eder. Sabah Güneşi, Hopper'ın 
resimlerindeki sessizliğin nasıl bir "düşünme alanı"na dönüştüğünü örneklemektedir.  

 

 
Görsel 7. Morning Sun (1952) Edward Hopper 

 

 

4.3. Rooms by the Sea (1951) 

Bu eser, Hopper'ın soyut sessizliğin en lirik eserleri arasında yer almaktadır. İç mekân, kapı ya da 
pencere olmaksızın aniden açık denize geçiş yapar. Mimari gerçekçiliğe meydan okuyan bu manzara, 
rüya içinde gerçekleşme hissi uyandırmaktadır. Duvara çarpan ışık, odanın sessizliğini artırır. Rüzgâr 
ve dalgaların seslerinin dışarıda var olduğuna inanılır, ancak duyulmazlar. Sessizlik neredeyse işitsel 
bir derinlik kazanır. Mekânın çelişkili özü, iç ve dış, gerçeklik ve hayalin kesiştiği nokta, Hopper'ın 
sessiz eşik kavramının görsel karşılığı olarak hizmet eder. Rooms by the Sea, bir bireyin bilinç ve 
bilinçdışı, ayrıca gerçeklik ve hayal arasında var olduğu noktayı gösterir gibidir. Bu boş alanda bile 
varoluşun özü hissedilir ve buradaki sessizlik hem bolluğu hem de boşluğu temsil eder.  

 

 
Görsel 8. Rooms by the Sea (1951) Edward Hopper  

 

4.4. Hotel Room (1931) 

Hotel Room adlı eserinde Hopper, askıya alınmış zaman aracı olarak sessizliği kullanmıştır. Bir kadın 
yatağın kenarında oturuyor, bavulu açık, gözleri yere doğru bakıyor. Çıkış ve varış noktası 
belirsizliğini koruyor. Mekân süssüz ama özenli, perdeler geri çekilmiş, aydınlatma loş ve renkler 
pastel tonlarda yer alıyor. Her şeyin doğasında var olan bir geçicilik duygusu vardır. Bu da bu anın 
yakında sona ereceğini düşündürür, ancak hiçbir şey değişmeyecektir. Kadının kambur omuzları, 
düşünme yükünü yansıtıyor. Mevcut hareketsizlik, dış çevrenin bir yansımasından çok tereddüdün 
bir göstergesidir denilebilir. Eserin içinde zaman neredeyse durmuş gibi görünüyor. İzleyici, o geçici 
anda kişiyle birlikte yakalanmış. Bu resim, Hopper'ın varoluşsal sessizliğini açıkça ifade ediyor. 
Geçmişin yankılarından ve geleceğin seslerinden yoksun, yalnızca şimdinin yoğunluğunu 
vurguluyor. Sessizlik artık sadece bir beklenti aralığı değil, aynı zamanda bir farkındalık hali olarak 
kabul ediliyor: "eylemsiz bir biçimde var olmak."  



142

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

 
Görsel 9. Hotel Room (1931) Edward Hopper 

 

4.5. Early Sunday Morning (1930) 

Hopper'ın Early Sunday Morning adlı eseri, insansız ama belki de en huzurlu sahnesidir denilebilir. 
Sokak boyunca uzanan iki katlı kırmızı tuğla binalar sabahın erken saatlerinin güneş ışığıyla 
bezenmiş. Pencereler kapalı, dükkân kepenkleri indirilmiş kimse yok. Bu yokluk bir mahrumiyet 
değil aksine, dingin bir düzen duygusunu barındırıyor. Kızıl cephelerin sürekli tekrarı ve uzamış 
gölgeler, görüntüye uyumlu bir dinginlik kazandırıyor. Sessizlik, kentsel yaşamın yavaşladığı anı 
kapsıyor: bir pazar sabahı. Aktivite, hareket ve ses yok, sadece varlığın kendisi sabah ışığıyla 
belirginleşiyor. Bu durumda, Hopper'ın resimlerinde nadir görülen bir olay gerçekleşir: sessizlik 
huzurla birleşir. Çünkü bu manzara, insanlardan yoksun bir dünyanın düzenini gösteriyor. Early 
Sunday Morning, Hopper'ın sessizlik düzeni kavramını en belirgin şekilde dile getirdiği sanat eseridir 
denilebilir. 

 

 
Görsel 10. Early Sunday Morning (1930) Edward Hopper  

 

  



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

143

 
Görsel 9. Hotel Room (1931) Edward Hopper 

 

4.5. Early Sunday Morning (1930) 

Hopper'ın Early Sunday Morning adlı eseri, insansız ama belki de en huzurlu sahnesidir denilebilir. 
Sokak boyunca uzanan iki katlı kırmızı tuğla binalar sabahın erken saatlerinin güneş ışığıyla 
bezenmiş. Pencereler kapalı, dükkân kepenkleri indirilmiş kimse yok. Bu yokluk bir mahrumiyet 
değil aksine, dingin bir düzen duygusunu barındırıyor. Kızıl cephelerin sürekli tekrarı ve uzamış 
gölgeler, görüntüye uyumlu bir dinginlik kazandırıyor. Sessizlik, kentsel yaşamın yavaşladığı anı 
kapsıyor: bir pazar sabahı. Aktivite, hareket ve ses yok, sadece varlığın kendisi sabah ışığıyla 
belirginleşiyor. Bu durumda, Hopper'ın resimlerinde nadir görülen bir olay gerçekleşir: sessizlik 
huzurla birleşir. Çünkü bu manzara, insanlardan yoksun bir dünyanın düzenini gösteriyor. Early 
Sunday Morning, Hopper'ın sessizlik düzeni kavramını en belirgin şekilde dile getirdiği sanat eseridir 
denilebilir. 

 

 
Görsel 10. Early Sunday Morning (1930) Edward Hopper  

 

  

5. Sonuç  

Edward Hopper’ın eserleri, 20. yüzyılın kentleşen Amerika'sında bireylerin giderek daha kamusal 
hale gelen yaşamları arasında çelişkili bir görünmezliği kapsamaktadır. Dış çevrenin bir parçası 
olmalarına rağmen, kafe pencerelerinde, otel odalarında ya da pencerelerin önünde canlandırdığı 
karakterler kendi içe dönük dünyalarına hapsolmuş gibidirler. Sanatçı, salt sessizlikten ziyade derin 
bir düşünmeyi resmeder; onların dinginliği boşluğu değil, bilincin bir tezahürünü ifade eder.   

Çalışma, Hopper'ın sessizlik estetiğini beş seçilmiş resim aracılığıyla incelemiştir: Nighthawks 
(1942), Morning Sun (1952), Rooms by the Sea (1951), Hotel Room (1931) ve Early Sunday Morning 
(1930). Bu sanat eserlerinde sessizlik çeşitli düzeylerde kendini gösterir: Nighthawks'ta sosyal olarak, 
Morning Sun'da bireysel olarak, Rooms by the Sea'de düşsel olarak, Hotel Room'da zamansal olarak 
ve Early Sunday Morning'de yapısal olarak. Aktivitenin durduğu bir anın içsel yoğunluğu, seçilen 
her eserde hissedilir. Hopper'ın eserlerindeki figürler sessizdir, ancak ışık ve mekân dengesi sayesinde 
varlık duygusu kazanırlar. Veriler, Hopper'ın sessizliği tematik bir eğilimden ziyade görsel anlatısının 
odak noktası olarak konumlandırdığını göstermektedir. Sessizlik, sanatında bir eksiklik değil 
düşünme, bilinç ve varoluşun görsel tezahürünü somutlaştırmaktadır.  

Araştırmalar, Hopper'ın sessizliği hem tematik olarak hem de biçimsel bir yaklaşım olarak 
kullandığını ortaya koymaktadır. Işık, renk, kompozisyon ve mekân, eserlerinde dinginliğin 
iletkenleri olarak hizmet etmektedir. Işık, dramatik vurgu için bir araçtan duygusal denge için bir 
bileşene dönüşür. Renkler sakin ama güçlü bir atmosfer yaratır ve mimari mekanlar duygusal 
yalnızlığı artırır. Bu biçimsel yönlerin sinerjisi, Hopper'ın sessizliğini temsil edilen bir gerçekliğe 
dönüştürür. Hopper'ın bahsettiği sessizlik çeşitli düzeylerde ortaya çıkmaktadır. Toplumsal düzeyde 
(Nighthawks), etkileşimlerin çoğunlukla yüzeysel olduğu çağdaş kentsel çevrede yaygın olan 
yabancılaşmayı aydınlatır. Bireysel düzeyde (Morning Sun), bir düşünme ve kendini yansıtma biçimi 
olarak ortaya çıkar. Sürreal bir bağlamda (Rooms by the Sea), zihinsel bir huzura ulaşılır ve bu da 
gerçekliğin sınırlarının çözülmesine yol açar. Bir otel odasında zamanın askıya alınması, 
hareketsizliği bilince dönüştürür. Yapısal düzeyde, "Early Sunday Morning" şehirdeki sessizliği, 
boşluk ve düzenin etkileşimi yoluyla görsel bir ritim olarak tasvir eder. Bu fark, Hopper'ın sessizlik 
fikrinin amaçlı olduğunu ve daha büyük bir felsefenin parçası olduğunu göstermektedir. Hopper'ın 
sakinliği insan duyusunun ötesine geçer ve modern insanların dünyayla farklı bir şekilde nasıl ilişki 
kurduğunu gösterir. Sanatı, her şeyin hızlı, kalabalık ve bağlantılı olduğu bir zamanda insanların 
sakinleşebileceği, yalnız kalabileceği ve düşünebileceği bir alan yaratır. Hopper, modern hayatın 
gürültüsünün ortasında, izleyiciyi bu alana taşıyan, resimde bir "sessizlik alanı" yaratır. Resimlerine 
bakan kişi, pasif bir gözlemciden aktif bir katılımcıya dönüşür.  

Sonuç olarak, Edward Hopper'ın sessizlik estetiği hem felsefi hem de teknik açıdan çağdaş resim 
tarihine benzersiz bir katkıdır. Hopper'ın sessizliği, dilsiz figürlerin sessizliği değil, daha çok derin 
düşünceli bakışların hareketsizliğidir. Sesin yokluğundan değil, derin bir anlamdan kaynaklanan bir 
sessizliktir. Bu bağlamda Hopper, çağdaş sanatta sessizliği bir ifade aracından görsel farkındalık 
sözlüğüne dönüştürmüştür. 

  



144

Sema ÖCAL ÇAĞLAYAN

KAYNAKÇA 

Bachelard, G. (1994). The poetics of space. Beacon Press. (Original work published 1958) 

Dondero, M. G. (2004). Edward Hopper: Le passioni dell’intervallo. Versus: Quaderni di studi 
semiotici. 

Foubert, J. (2012). Edward Hopper: Criminal Film and Painting.  Transatlantica. 

Levin, G. (1995). Edward Hopper: An intimate biography. Rizzoli. 

Renner, R. G. (2004). Edward Hopper, 1882–1967: Transformation of the real. Taschen. 
https://archive.org/details/edwardhopper188200renn/page/n5/mode/2up 

Sontag, S. (1969). The aesthetics of silence. In Styles of radical. Farrar, Straus and Giroux. 

Strand, M. (1994). Hopper: The loneliness of America. Alfred A. Knopf. 
https://www.google.com.tr/books/edition/Hopper/sa1ogh1wuv8C?hl=en&gbpv=1  

Flores Zúñiga, J. C. (2020). Edward Hopper: Luz y sombra del vacío. Fundación Beyeler, Basilea. 

Rey, O. (2013). Edward Hopper, ou l’Annonciation suspendue. Revue Conférence. 



KAYNAKÇA 

Bachelard, G. (1994). The poetics of space. Beacon Press. (Original work published 1958) 

Dondero, M. G. (2004). Edward Hopper: Le passioni dell’intervallo. Versus: Quaderni di studi 
semiotici. 

Foubert, J. (2012). Edward Hopper: Criminal Film and Painting.  Transatlantica. 

Levin, G. (1995). Edward Hopper: An intimate biography. Rizzoli. 

Renner, R. G. (2004). Edward Hopper, 1882–1967: Transformation of the real. Taschen. 
https://archive.org/details/edwardhopper188200renn/page/n5/mode/2up 

Sontag, S. (1969). The aesthetics of silence. In Styles of radical. Farrar, Straus and Giroux. 

Strand, M. (1994). Hopper: The loneliness of America. Alfred A. Knopf. 
https://www.google.com.tr/books/edition/Hopper/sa1ogh1wuv8C?hl=en&gbpv=1  

Flores Zúñiga, J. C. (2020). Edward Hopper: Luz y sombra del vacío. Fundación Beyeler, Basilea. 

Rey, O. (2013). Edward Hopper, ou l’Annonciation suspendue. Revue Conférence. 

BÖLÜM 11

SERAMIK KARO TASARIMINDA 
INKJET DIJITAL BASKI TEKNOLOJISI: 

MÜREKKEP, YÜZEY VE DIJITAL 
TASARIM ETKILEŞIMI1

 

Çetin DAVRAZ2 , Şirin KOÇAK3  

1  1-	 Bu yayın, Çetin DAVRAZ tarafından Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Seramik Ana Sanat Dalı Yüksek Lisans Progra-
mında Doç. Şirin KOÇAK danışmanlığında yürütülen “İnkjet Dijital Baskı Teknolojisinde Kullanılan Mürekkeplerin Araştırılması ve Kişisel 
Uygulamalar” başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir.
2  1-	 Tasarımcı; cdavraz@gmail.com ORCID No: 0009-0005-3559-3808
3  1-	 Doç,; Uşak Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Seramik Bölümü. sirin.kocak@usak.edu.tr ORCID No: 0000-0001-6367-8060



146

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK
GİRİŞ  

 
Endüstriyel seramik üretiminin temel amacı, insan ihtiyaçlarına yönelik çözümler sunmak 
üzere kurulmuştur. Söz konusu üretim sürecinde, elde edilen ürünlerin hedefleri ve kapsamı, 
sürecin bütünsel başarısı açısından oldukça önem arz etmektedir. Üretimin en kritik aşaması 
tasarımdır; çünkü tasarım, makinelerin kullanımına yönelik, işlevsel ürünlerin yaratılmasını 
sağlar (Sevim, Kahraman & Çavdar, 2013:1). Baskı yöntemleri, geçmişten günümüze uzanan 
bir evrim süreci geçirerek değişmiş ve gelişmiştir. Teknolojinin sunduğu avantajlar sayesinde, 
bugün seramik yüzeylerde vazgeçilmez bir rol oynamakta ve seramik sanatçıları tarafından 
sıklıkla kullanılan teknikler arasında yer almaktadır (Kalay, 2012: 139). Son dönemde 
seramik dekorasyonunda desen değişiminin hız kazanması, desen arşivleme süreçlerindeki 
pratiklik, renklerde özelleştirilebilirlik ve yüksek çözünürlüklü görüntü elde etme gibi 
etkenler nedeniyle, geleneksel yöntemlerin yerini inkjet baskı teknolojisi almaya başlamıştır. 
Bu teknoloji, seramik yüzeylere elektronik olarak kontrol edilen mikro damlacıklar 
aracılığıyla mürekkep püskürtme esasına dayanır. (Özel & Küçükoğlu, 2014: 197). Mürekkep 
püskürtmeli inkjet baskı teknolojisinin tarihsel kökeni, Fransız bilim insanı Felix Savart'ın 
1833 yılında gerçekleştirdiği araştırmaya dayanmaktadır. Bu çalışma, sıvı jetlerin akışkanlar 
mekaniği yasalarına tabi olduğunu ve bu jetlerin belirli aralıklarla tekrarlanabilir damlalara 
ayrılabileceğini göstermiştir. Ancak, inkjet teknolojisinin ilk pratik uygulaması, Siemens 
tarafından 1951 yılında patentlenmiştir. Bu tarihten sonra, inkjet baskı teknolojisi alanındaki 
araştırmalar önemli ölçüde artış göstermiş ve söz konusu teknoloji, çeşitli uygulama 
alanlarında yaygın şekilde kullanılmaya başlanmıştır. Özellikle masaüstü yazıcılar, resimler, 
posterler ve kağıt baskıları gibi ofis kullanımı için yaygın bir şekilde kullanılmıştır. 
Endüstriyel alanlarda inkjet yazıcılar, ağırlıklı olarak marka basma ve kodlama işlemlerinde 
kullanılmaktadır. Bu yazıcılar, yalnızca kâğıt yüzeylere değil; ambalaj filmleri, ahşap 
yüzeyler, teneke kutular ve plastik şişeler gibi farklı malzemeler üzerine de baskı yapabilme 
yeteneğine sahiptir. Üretim hatlarındaki ürünlere uygulanan bu baskı işlemleri, hızlı 
kuruyabilen mürekkepler kullanılarak gerçekleştirilir. Ayrıca, inkjet teknolojisi tekstil 
ürünlerinin baskısı için on yılı aşkın bir süredir kullanılmakta olup, 21. yüzyılın başlarından 
itibaren, seramik karoların dekorasyonunda ticari bir başarı elde etmiştir. Seramik karoların 
üretim sürecinde uygulanan inkjet dijital baskı teknolojisi, günümüzde seramik karo 
tasarımlarında en yaygın kullanılan yöntem haline gelmiştir. Bu yöntem, desenlerin ve 
tasarımların seramik karolara pişirimden önce uygulanmasını sağlar (Ferrari & Zannini, 2016: 
41–46). Seramik sektöründe inkjet dijital baskı teknolojisinin geleneksel yöntemlere göre 
üstün kılınmasında etkili olan temel faktörlerden biri, bu teknolojinin tamamıyla dijital ve 
temas olmaksızın uygulanan bir baskı yöntemi olmasıdır. Bu metot, baskı işlemi sırasında 
seramik malzeme ile yazıcı arasında herhangi bir temas noktasının bulunmadığı bir süreç 
sunmaktadır. Bu özellik sayesinde, geleneksel baskı teknikleri ile mümkün olmayan içbükey 
ve dışbükey yüzeylere sahip seramik ürünlerin dekorlama işlemi kolaylıkla 
gerçekleştirilebilmektedir (Watanabe, Hibino & Sakakibara, 2012: 127). Malzeme üzerine 
uygulanan tek basınç ile mürekkep damlacıklarının fırlatılması yoluyla gerçekleştirilen, temas 
olmadan çalışan bir yöntem olarak öne çıkan inkjet dijital baskı teknolojisi, geleneksel baskı 
yöntemlerinin uygulanamadığı birçok seramik kompozisyonuna uygulanabilme avantajına 
sahiptir. Ayrıca, bu teknoloji baskı işlemi sırasında oluşabilecek hataları minimuma indirirken 
mürekkep kullanımını da oldukça verimli hale getirerek çevresel açıdan daha sürdürülebilir 
bir yaklaşım sunmaktadır (Koçak Özeskici, Avcıoğlu & Nükte, 2019: 68). Bu yöntem, 
tasarımların dijital formatta saklanabilmesiyle depolama işlemini kolay ve ekonomik hale 
getirir. Farklı tasarım özelliklerine sahip karolar, bu teknoloji kullanılarak daha kolay bir 
şekilde sıralı veya eş zamanlı bir şekilde üretilebilir. Mürekkep püskürtmeli dijital baskı 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

147

GİRİŞ  
 

Endüstriyel seramik üretiminin temel amacı, insan ihtiyaçlarına yönelik çözümler sunmak 
üzere kurulmuştur. Söz konusu üretim sürecinde, elde edilen ürünlerin hedefleri ve kapsamı, 
sürecin bütünsel başarısı açısından oldukça önem arz etmektedir. Üretimin en kritik aşaması 
tasarımdır; çünkü tasarım, makinelerin kullanımına yönelik, işlevsel ürünlerin yaratılmasını 
sağlar (Sevim, Kahraman & Çavdar, 2013:1). Baskı yöntemleri, geçmişten günümüze uzanan 
bir evrim süreci geçirerek değişmiş ve gelişmiştir. Teknolojinin sunduğu avantajlar sayesinde, 
bugün seramik yüzeylerde vazgeçilmez bir rol oynamakta ve seramik sanatçıları tarafından 
sıklıkla kullanılan teknikler arasında yer almaktadır (Kalay, 2012: 139). Son dönemde 
seramik dekorasyonunda desen değişiminin hız kazanması, desen arşivleme süreçlerindeki 
pratiklik, renklerde özelleştirilebilirlik ve yüksek çözünürlüklü görüntü elde etme gibi 
etkenler nedeniyle, geleneksel yöntemlerin yerini inkjet baskı teknolojisi almaya başlamıştır. 
Bu teknoloji, seramik yüzeylere elektronik olarak kontrol edilen mikro damlacıklar 
aracılığıyla mürekkep püskürtme esasına dayanır. (Özel & Küçükoğlu, 2014: 197). Mürekkep 
püskürtmeli inkjet baskı teknolojisinin tarihsel kökeni, Fransız bilim insanı Felix Savart'ın 
1833 yılında gerçekleştirdiği araştırmaya dayanmaktadır. Bu çalışma, sıvı jetlerin akışkanlar 
mekaniği yasalarına tabi olduğunu ve bu jetlerin belirli aralıklarla tekrarlanabilir damlalara 
ayrılabileceğini göstermiştir. Ancak, inkjet teknolojisinin ilk pratik uygulaması, Siemens 
tarafından 1951 yılında patentlenmiştir. Bu tarihten sonra, inkjet baskı teknolojisi alanındaki 
araştırmalar önemli ölçüde artış göstermiş ve söz konusu teknoloji, çeşitli uygulama 
alanlarında yaygın şekilde kullanılmaya başlanmıştır. Özellikle masaüstü yazıcılar, resimler, 
posterler ve kağıt baskıları gibi ofis kullanımı için yaygın bir şekilde kullanılmıştır. 
Endüstriyel alanlarda inkjet yazıcılar, ağırlıklı olarak marka basma ve kodlama işlemlerinde 
kullanılmaktadır. Bu yazıcılar, yalnızca kâğıt yüzeylere değil; ambalaj filmleri, ahşap 
yüzeyler, teneke kutular ve plastik şişeler gibi farklı malzemeler üzerine de baskı yapabilme 
yeteneğine sahiptir. Üretim hatlarındaki ürünlere uygulanan bu baskı işlemleri, hızlı 
kuruyabilen mürekkepler kullanılarak gerçekleştirilir. Ayrıca, inkjet teknolojisi tekstil 
ürünlerinin baskısı için on yılı aşkın bir süredir kullanılmakta olup, 21. yüzyılın başlarından 
itibaren, seramik karoların dekorasyonunda ticari bir başarı elde etmiştir. Seramik karoların 
üretim sürecinde uygulanan inkjet dijital baskı teknolojisi, günümüzde seramik karo 
tasarımlarında en yaygın kullanılan yöntem haline gelmiştir. Bu yöntem, desenlerin ve 
tasarımların seramik karolara pişirimden önce uygulanmasını sağlar (Ferrari & Zannini, 2016: 
41–46). Seramik sektöründe inkjet dijital baskı teknolojisinin geleneksel yöntemlere göre 
üstün kılınmasında etkili olan temel faktörlerden biri, bu teknolojinin tamamıyla dijital ve 
temas olmaksızın uygulanan bir baskı yöntemi olmasıdır. Bu metot, baskı işlemi sırasında 
seramik malzeme ile yazıcı arasında herhangi bir temas noktasının bulunmadığı bir süreç 
sunmaktadır. Bu özellik sayesinde, geleneksel baskı teknikleri ile mümkün olmayan içbükey 
ve dışbükey yüzeylere sahip seramik ürünlerin dekorlama işlemi kolaylıkla 
gerçekleştirilebilmektedir (Watanabe, Hibino & Sakakibara, 2012: 127). Malzeme üzerine 
uygulanan tek basınç ile mürekkep damlacıklarının fırlatılması yoluyla gerçekleştirilen, temas 
olmadan çalışan bir yöntem olarak öne çıkan inkjet dijital baskı teknolojisi, geleneksel baskı 
yöntemlerinin uygulanamadığı birçok seramik kompozisyonuna uygulanabilme avantajına 
sahiptir. Ayrıca, bu teknoloji baskı işlemi sırasında oluşabilecek hataları minimuma indirirken 
mürekkep kullanımını da oldukça verimli hale getirerek çevresel açıdan daha sürdürülebilir 
bir yaklaşım sunmaktadır (Koçak Özeskici, Avcıoğlu & Nükte, 2019: 68). Bu yöntem, 
tasarımların dijital formatta saklanabilmesiyle depolama işlemini kolay ve ekonomik hale 
getirir. Farklı tasarım özelliklerine sahip karolar, bu teknoloji kullanılarak daha kolay bir 
şekilde sıralı veya eş zamanlı bir şekilde üretilebilir. Mürekkep püskürtmeli dijital baskı 

tekniği ile oluşturulan ürünler, yüksek görüntü kalitesi ile son derece gerçekçi ve doğal bir 
görünüme kavuşurlar (Karasu, Karabulut, Biçer, Varol & Oytaç, 2019: 692). 
 

SERAMİK ENDÜSTRİSİNDE INKJET DİJİTAL BASKI SİSTEMİ 
 
Endüstriyel seramik üretiminde dijital teknolojinin yükselişi önemli olsa da, seri üretimde 
hala vazgeçilmez olan bazı baskı teknikleri bulunmaktadır. Teknolojik ilerlemeler, bu 
geleneksel yöntemlere de yenilikler getirmiştir. İnkjet baskı da bunlardan biridir. Bilgisayar 
tabanlı verilerin kullanıldığı bir baskı teknolojisi olan bu yöntemde, desenler bilgisayar 
aracılığıyla dijital baskı makinesine aktarılır. Ana renklerin özel mürekkeplerle seramik 
yüzeyine püskürtülmesiyle desenler oluşturulur (Sevim, Kahraman & Çavdar, 2013: 5–7). 
İnkjet baskı yöntemiyle her türlü desen uygulanabilir. Doğada gözlemlenebilen tüm ayrıntılar, 
yüksek çözünürlük veren inkjet baskı tekniğiyle uygulanabilir (Davraz, 2024: 32). Mürekkep 
püskürtmeli baskı tekniğinde istenilen renkleri üretmek için CMYK (Cyan, Magenta, Yellow, 
Key) renk modeli yaygın olarak kullanılır. Ancak, ek renklerin gerektiği durumlarda, yeni 
baskı kafaları ekleyerek renk skalası genişletilebilmektedir. Bu teknik, ürünü bant üzerinde 
hareket ettirerek baskı yapar, küçük mürekkep damlacıklarını yüksek hızda ürünün yüzeyine 
püskürtmek suretiyle dekorun oluşturulmasına imkan tanır. Inkjet baskı, renk ve desen 
açısından sınırsız seçenekler sunmaktadır. Ayrıca, baskı öncesinde düzeltmeleri düşük 
maliyetle yapma olanağı sunar ve yüksek çözünürlüklü sonuçlar elde edilmesini sağlar. Bu 
nedenle, Inkjet baskı, farklı uygulama alanlarında önemli avantajlar sunmaktadır (Levent, 
Erzincan, Yıldız, Erken, Parlak, Akbak, Ebeoğlu & Arslan, 2021: 117). Sistemin elemanları, 
desen, renk verici öğeler, baskı makinesi ve dekor uygulanan birimlerden oluşur. İdeal 
sıcaklık ve viskoziteli pigmentlere sahip mürekkep rezervuardan geçer. Daha sonra istenilen 
renk oranı ve grafiği karonun yüzeyine aktarır. Baskı işleminde yazıcı kafaları çeşitli 
pikolitrelerde mürekkep püskürtebilir. Bu mürekkebin tane boyutlarının belirlendiği sistemler, 
'Gray Scale' ve 'Binary' olarak ikiye ayrılır (Görsel 1). Desen ve çalışma koşulları ile ilişkili 
olarak, deseni oluşturmak için seçilen yöntemden biri kullanılır. Farklı tane boyutlarındaki 
mürekkepler deseni Gray Scale modunda oluştururken, tek tane boyutunda mürekkep ise 
Binary modunda kullanılır. Bu nedenle, hassas desenler için genellikle Gray Scale modu 
tercih edilir (Görsel 2). Makinelere bağlı olarak, genellikle 3 ya da 5 farklı tane boyutu 
konfigürasyonu kullanılarak Gray Scale modu çeşitlendirilebilir (Korkmaz, 2017: 1868). 
 

 
Görsel 1: Binary ve GS Baskı Görüntüleri 

Kaynak: (Kafadar, 2012, s. 70) 
 



148

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

 
Görsel 2: Inkjet Baskı Modu Farkları 

Kaynak: (Kafadar, 2012, s. 71) 
 
Günümüz inkjet yazıcılarında sürekli (continuous) ve DoD (drop on demand) olmak üzere iki 
farklı baskı sistemi bulunmaktadır. Sürekli inkjet baskı, sürekli bir mürekkep akışını temel 
alır. Elektrot yardımıyla elektrik yüklü damlacıklar, bir yazıcı kafası nozulünden piezoelektrik 
malzemelerin yardımıyla fırlatılır ve ardından bir elektrik alanından geçirilir (Görsel 3 ve 
Görsel 4). Bu sayede damlaların hızı ve şarj kombinasyonu, baskı yapılacak konumu belirler. 
Elektrik yükü taşımayan mürekkep damlaları ise geri dönüşüm için bir oluğa yönlendirilir 
(Gardini, Dondi, Costa, Matteucci, Blosi, Galassi, Baldi & Cinotti, 2008: 1979). Sürekli inkjet 
baskı sisteminin en büyük avantajı, mürekkep akışının tıkanmalara karşı dayanıklı olmasıdır. 
Bu nedenle, farklı dokulara, porozitelere, boyutlara ve şekillere sahip çok çeşitli malzemelere 
baskı yapabilme yeteneği sunar. Sürekli inkjet yazıcılar, genellikle DoD teknolojisine göre 
daha maliyetlidir ve daha fazla mürekkep tüketebilir. Öte yandan, DoD inkjet yazıcıları 
kontrol yazılımı kullanarak mürekkebi numune üzerine damla damla bırakarak istenen deseni 
oluşturur (Magdassi, 2010: 5). Damla oluşturma mekanizmalarına göre, DoD inkjet dijital 
baskı sistemleri piezo inkjet ve ısıl inkjet olarak sınıflandırılır (Görsel 5, Koçak Özeskici, 
Avcıoğlu & Nükte, 2019: 69). Bu yöntemde, ısıtıcılar veya piezoelektrik malzemeler 
kullanılarak mürekkep damlacıklarına gerekli oldukları durumda elektrik sinyali verilir ve 
mürekkebin buharlaştırılması ile 20-50 μm genişliğinde bir nozuldan geçirilir (Jang, Kim & 
Moon, 2009: 2629). 

 
Görsel 3: Sürekli Mürekkep Püskürtmeli (CIJ) Bir Yazıcının Çalışma Prensibine İlişkin Şematik Gösterim 

Kaynak: (Karasu, Karabulut, Biçer, Varol & Oytaç, 2019, s. 695) 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

149

 
Görsel 2: Inkjet Baskı Modu Farkları 

Kaynak: (Kafadar, 2012, s. 71) 
 
Günümüz inkjet yazıcılarında sürekli (continuous) ve DoD (drop on demand) olmak üzere iki 
farklı baskı sistemi bulunmaktadır. Sürekli inkjet baskı, sürekli bir mürekkep akışını temel 
alır. Elektrot yardımıyla elektrik yüklü damlacıklar, bir yazıcı kafası nozulünden piezoelektrik 
malzemelerin yardımıyla fırlatılır ve ardından bir elektrik alanından geçirilir (Görsel 3 ve 
Görsel 4). Bu sayede damlaların hızı ve şarj kombinasyonu, baskı yapılacak konumu belirler. 
Elektrik yükü taşımayan mürekkep damlaları ise geri dönüşüm için bir oluğa yönlendirilir 
(Gardini, Dondi, Costa, Matteucci, Blosi, Galassi, Baldi & Cinotti, 2008: 1979). Sürekli inkjet 
baskı sisteminin en büyük avantajı, mürekkep akışının tıkanmalara karşı dayanıklı olmasıdır. 
Bu nedenle, farklı dokulara, porozitelere, boyutlara ve şekillere sahip çok çeşitli malzemelere 
baskı yapabilme yeteneği sunar. Sürekli inkjet yazıcılar, genellikle DoD teknolojisine göre 
daha maliyetlidir ve daha fazla mürekkep tüketebilir. Öte yandan, DoD inkjet yazıcıları 
kontrol yazılımı kullanarak mürekkebi numune üzerine damla damla bırakarak istenen deseni 
oluşturur (Magdassi, 2010: 5). Damla oluşturma mekanizmalarına göre, DoD inkjet dijital 
baskı sistemleri piezo inkjet ve ısıl inkjet olarak sınıflandırılır (Görsel 5, Koçak Özeskici, 
Avcıoğlu & Nükte, 2019: 69). Bu yöntemde, ısıtıcılar veya piezoelektrik malzemeler 
kullanılarak mürekkep damlacıklarına gerekli oldukları durumda elektrik sinyali verilir ve 
mürekkebin buharlaştırılması ile 20-50 μm genişliğinde bir nozuldan geçirilir (Jang, Kim & 
Moon, 2009: 2629). 

 
Görsel 3: Sürekli Mürekkep Püskürtmeli (CIJ) Bir Yazıcının Çalışma Prensibine İlişkin Şematik Gösterim 

Kaynak: (Karasu, Karabulut, Biçer, Varol & Oytaç, 2019, s. 695) 

 
 

 
 

Görsel 4: İsteğe Bağlı Mürekkep Püskürtmeli (DOD) Bir Yazıcının Çalışma Prensiplerinin Şematik Gösterimi: (A) Isıl 
Yöntem, (B) Piezoelektrik Yöntem 

Kaynak: (Karasu, Karabulut, Biçer, Varol & Oytaç, 2019, s. 696) 
 

 
Görsel 5: Inkjet Dijital Baskı Teknolojisi İle Entegre Edilen Karo Transfer Sistemi 

Kaynak: (Koçak Özeskici, Avcıoğlu & Nükte, 2019, s. 71) 
 
 

INKJET BASKI TEKNOLOJİSİ MÜREKKEPLERİNİN ÖZELLİKLERİ VE 
KULLANIMLARINA DAİR ÖNERİLER 

 
Seramik karo üretiminde etkili olan faktörlerden biri, inkjet dijital baskı teknolojisinin verimli 
bir şekilde çalışmasını sağlayan mürekkeplerdir. Seramik kaplama endüstrisinde kullanılan 
mürekkeplerin sahip olması gereken iki önemli özellik vardır. İlk olarak, mürekkep baskı 
işlemi için uygun bir reolojiye sahip olmalıdır. İkinci olarak ise bu mürekkepler, son ürün 
bünyesinde istenilen renkleri ve desenleri meydana getirebilmesidir (Watanabe, Hibino & 
Sakakibara, 2012: 127). İnkjet baskı, elektronik olarak kontrol edilen milyonlarca mikro 
damlacık mürekkebin kullanılmasını baz alan bir dekorlama yöntemidir. Bu teknik için özel 
olarak geliştirilmiş mürekkepler kullanılır, bu mürekkepler solvent bazlı ya da su bazlıdır 
(Özel & Küçükoğlu, 2014: 198). Mürekkeplerin bünyesinde, genel olarak inorganik 
materyaller, metal oksitler ve pigmentler bulunmaktadır (Küçükoğlu, 2014: 1). Inkjet baskı 
sistemlerinde kullanılan mürekkeplerin pigment partiküllerinin boyutu 150 nanometreden 
küçük olmalıdır. Ayrıca, taşıyıcı sıvıların yüksek çözünürlüklü özellikte olması 
gerekmektedir. Aksi durumda, nozul tıkanmaları ve üretim sürecinde çeşitli aksaklıklar 
meydana gelebilir. (Koçak Özeskici, Avcıoğlu & Nükte, 2019: 71). Mürekkep seçiminde, 
baskı esnasında solventin ya da taşıyıcı ortamın kurumaması ve nozul uçlarının tıkanmaması 
önemlidir; uygulama tamamlandıktan sonra da solventin hızla buharlaşması gerekir. Ayrıca 
mürekkep depolanırken içindeki katı pigment partiküllerinin çökmesi engellenmeli ve kararlı 
bir süspansiyon yapısı korunmalıdır. İstenen renk doygunluğuna ve dekorlama performansına 
ulaşabilmek için, pigment miktarının hacimce %0,5 ile %15 arasında olması gerekmektedir 
(Ragnetti, 2006: 136–139). Dekorlama sürecinde, seramik yüzeye mürekkebin uygulanması 
için çok ince (<0.5 µm) bir nozuldan geçirilen mikro damlacıklar kullanılır. Bu aşamada, katı 
pigment tanelerinin neden olabileceği tıkanma ve aşınma sorunlarını engellemek için nano 



150

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

boyutlu pigment tozlarının zaruri olarak kullanılması gereklidir (Özel & Küçükoğlu, 2014: 
198). Boyalardan sonra sıkça tercih edilen bir diğer materyal olarak efektler ön plana 
çıkmaktadır. Efektler, mürekkep kullanımında geçerli olan birçok parametreyi içermekte olup 
boyalar gibi makine kafasına yüklenerek kullanılır. 
 

 
Görsel 6: Deepink Efekt Mürekkep Etkisi 

Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 
 
 
Yüzeye düşük gramajda uygulanan efektler, yüksek sıcaklıklarda kaybolur, bu nedenle 
boyalardan daha yüksek bir gramajla yüzeye püskürtülmelidir. Örnek olarak Deep Ink efekti, 
tasarım, yapı ve malzeme arasındaki dijital bir etkileşimdir. Bu etki, yüzeyde sırın çökmesini 
sağlayarak farklı bir görsellik oluşturur. Bu görsellik, metrekare başına yaklaşık olarak 20 
gram atımda kendini belirgin bir şekilde göstermektedir. Bu efekt yüksek çözünürlüklü dijital 
kabartmaların kolayca oluşturmasına imkan tanımaktadır. Bu efekt sayesinde taş, kumaş, deri, 
ahşap, çimento gibi yüzeylerin görünümlerini üretmek mümkündür (Görsel 6). Efektlerin karo 
üzerine net ve gözle görülür bir şekilde uygulanabilmesi için, uygun bir makina kafası seçimi 
büyük öneme sahiptir. Ayrıca, istenilen gramajın yüzeyde görünmesini sağlamak amacıyla 
dijital platformda oluşturulan imajların doğru biçimde tasarlanması ve düzenlenmesi 
gerekmektedir. Karo yüzeyinde her efektin aynı gramajda ortaya çıkmaması sebebiyle, her 
sıra ve sıcaklık için uygun farklı gramajlarda denemeler yapılması önerilmektedir (Çavdar & 
Yardımcı, 2022: 114). Metalik, mat, glossy (parlak), reaktif, lüster, pearl (inci) efektleri diğer 
kullanılan efekt türlerinden bazılarıdır (Görsel 7, Davraz, 2024: 89). 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

151

boyutlu pigment tozlarının zaruri olarak kullanılması gereklidir (Özel & Küçükoğlu, 2014: 
198). Boyalardan sonra sıkça tercih edilen bir diğer materyal olarak efektler ön plana 
çıkmaktadır. Efektler, mürekkep kullanımında geçerli olan birçok parametreyi içermekte olup 
boyalar gibi makine kafasına yüklenerek kullanılır. 
 

 
Görsel 6: Deepink Efekt Mürekkep Etkisi 

Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 
 
 
Yüzeye düşük gramajda uygulanan efektler, yüksek sıcaklıklarda kaybolur, bu nedenle 
boyalardan daha yüksek bir gramajla yüzeye püskürtülmelidir. Örnek olarak Deep Ink efekti, 
tasarım, yapı ve malzeme arasındaki dijital bir etkileşimdir. Bu etki, yüzeyde sırın çökmesini 
sağlayarak farklı bir görsellik oluşturur. Bu görsellik, metrekare başına yaklaşık olarak 20 
gram atımda kendini belirgin bir şekilde göstermektedir. Bu efekt yüksek çözünürlüklü dijital 
kabartmaların kolayca oluşturmasına imkan tanımaktadır. Bu efekt sayesinde taş, kumaş, deri, 
ahşap, çimento gibi yüzeylerin görünümlerini üretmek mümkündür (Görsel 6). Efektlerin karo 
üzerine net ve gözle görülür bir şekilde uygulanabilmesi için, uygun bir makina kafası seçimi 
büyük öneme sahiptir. Ayrıca, istenilen gramajın yüzeyde görünmesini sağlamak amacıyla 
dijital platformda oluşturulan imajların doğru biçimde tasarlanması ve düzenlenmesi 
gerekmektedir. Karo yüzeyinde her efektin aynı gramajda ortaya çıkmaması sebebiyle, her 
sıra ve sıcaklık için uygun farklı gramajlarda denemeler yapılması önerilmektedir (Çavdar & 
Yardımcı, 2022: 114). Metalik, mat, glossy (parlak), reaktif, lüster, pearl (inci) efektleri diğer 
kullanılan efekt türlerinden bazılarıdır (Görsel 7, Davraz, 2024: 89). 

 
Görsel 7: Metalik Efekt Mürekkep Etkisi 

Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 
 

 
INKJET BASKI TEKNİĞİ İLE SERAMİK KARO TASARIMI VE UYGULAMALARI 
Dijital baskı teknolojisi sayesinde, tasarımcıların hayal ettiği her şeyin renk, doku ve desen 
olarak karo yüzeyine aktarılabiliyor olması, bu teknolojinin seramik karo tasarımına katkısını 
gözler önüne sermektedir. Elektronik ağlar üzerinden elde edilen görseller, taramalar, el 
yapımı resimler ve dokular gibi çeşitli kaynaklar desen tasarımında görsel kaynak olarak 
kullanılabilmekte, bu da tasarımın sınırlarını genişletmektedir. Tasarımcıyı sınırlayan tek 
etken, çalıştığı işletmenin üretim olanaklarıdır. Baskı teknolojileri ve bu teknolojilerin 
barındırdığı teknikler gerek sanatsal seramik uygulamalarında gerekse endüstriyel seramik 
karo üretiminde vazgeçilmez yöntemlerdir. Bu çalışmada, stilize geometrik formlar, eskitme 
dokularla zenginleştirilmiş ve günümüz teknolojisinin sunduğu inkjet dijital baskı sistemiyle 
entegre edilerek özgün dekor tasarımları oluşturulmuştur. Bu tasarımlar, renk bütünlüğünü 
koruma esasına dayalı olarak geliştirilmiş ve seramik karo yüzeylerinde 3 boyut etkisi 
yaratmak amacıyla tamamlanmıştır. Oluşturulan tasarımların baskıları, CMYK ve 
CMYK+reaktif mürekkep sistemleri kullanılarak gerçekleştirilmiştir (Davraz, 2024, s. 124). 
CMYK ve efekt mürekkep ile baskısı gerçekleştirilen çalışmaların öncelikle Photoshop 
programı ile çizimleri yapılmıştır. Burada uygulanan metotta kanallar yardımı ile desen 
uygulanacak birimlere şablonlar oluşturulmuştur (Görsel 8). Şablon işlemi tamamlandıktan 
sonra istenilen birimlere şablon yardımı ile seçili alanlar oluşturarak desen elde edebilmek 
için renklendirmeleri yapılmıştır (Görsel 9). Desene doku kazandırabilmek için brush (fırça) 
aracı ile doku tasarlanmıştır. Elde edilen brush (fırça) aracı ile renklendirilmiş bölümlere doku 
eklenmiştir (Görsel 10).  



152

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

 

 
Görsel 1: Şablon Oluşturma Alanı 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 
 

 
Görsel 2: Renklendirme Alanı 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 

 
Görsel 3: Doku Ekleme 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 
 
 
Renk ayarı ve doku ekleme işlemlerinden sonra imaj bünyesinde kullanılmak üzere taş 
görünümü desen olarak seçilmiştir. Dekor niteliğinde kullanımı sağlanacak desen üzerine 
şablon yardımı ile açık-koyu alanların kontrast geçişleri yapılmıştır. Sonraki adımda ise efekt 
mürekkebi kullanılacak motifler eklemiştir (Görsel 11).  
 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

153

 

 
Görsel 1: Şablon Oluşturma Alanı 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 
 

 
Görsel 2: Renklendirme Alanı 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 

 
Görsel 3: Doku Ekleme 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 
 
 
Renk ayarı ve doku ekleme işlemlerinden sonra imaj bünyesinde kullanılmak üzere taş 
görünümü desen olarak seçilmiştir. Dekor niteliğinde kullanımı sağlanacak desen üzerine 
şablon yardımı ile açık-koyu alanların kontrast geçişleri yapılmıştır. Sonraki adımda ise efekt 
mürekkebi kullanılacak motifler eklemiştir (Görsel 11).  
 

 
Görsel 4: Tamamlanmış Desen Görselleri 

Kaynak: (Çetin Davraz, Uygulama Ekran Görüntüsü, 2023) 
 
 
Bilgisayar ortamında tamamlanan tasarımlar işletme bünyesinde 60x120 cm. ebatlı ham 
karolara engop ve sır uygulaması yapıldıktan sonra dijital baskı makine vasıtası ile yüzey 
üzerine CMYK ve CMYK+ efekt mürekkep ile desen kaplama işlemleri gerçekleştirilmiştir. 
Efekt mürekkep olarak reaktif mürekkep çeşidi kullanılmıştır. Çalışmaları tamamlanan 
desenlerin ürün yerleştirme örnekleri (Görsel 12) hazırlanmıştır. CMYK baskı ve 
CMYK+efekt mürekkep baskı sistemli farklı özgün tasarımlar oluşturularak sunulmuştur 
(Görsel 13). 
 
 

 
Görsel 12: (Solda) CMYK Baskı Sistemli Özgün Ürün Çalışması. (Sağda) CMYK+Efekt Mürekkep Baskı Sistemli Özgün 

Ürün Çalışması 
Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 

 



154

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

 
Görsel 13: (Solda) CMYK Baskı Sistemli. (Sağda) CMYK+Efekt Mürekkep Baskı Sistemli Özgün Ürün Çalışmaları 

Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 
 
 
5. SONUÇ 
Mürekkep püskürtmeli baskı, nokta vuruşlu baskı yöntemlerine kıyasla bir dizi avantaj 
sunmaktadır. Bu avantajlar, sessiz çalışması ve fotoğraf kalitesinde renkli baskı yapabilme 
imkanıyla öne çıkmaktadır. Inkjet yazıcılar, son yıllarda maliyetlerini düşürmeyi başarmış ve 
aynı zamanda yüksek kalitede fotoğraf baskıları gerçekleştirebilme kapasitesini elde etmiştir. 
Bu gelişmeler, seramik kaplama malzemelerinin, özellikle yer ve duvar karolarının üretim 
süreçlerini büyük ölçüde kolaylaştıran bir teknoloji olan inkjet dijital baskı teknolojisiyle 
birlikte daha da belirgin hale gelmiştir. Günümüzde teknolojideki değişimler, sosyal, kültürel 
ve ekonomik koşulların yeniden şekillenmesine neden olmaktadır. Bu dönüşümler, seramik 
kaplama elemanlarının tasarımını da etkilemektedir. Seramik malzeme, bu değişimlerin 
düşünsel ve kavramsal ilham kaynağı hem de tasarım süreçlerinin temelini oluşturan bir unsur 
olarak öne çıkmaktadır. Estetik açıdan tatmin edici ve göz alıcı ürünler üretme arzusu, farklı 
dekor tekniklerinin seramik yüzeylere uygulanmasına yol açmıştır. Bu teknikler, seramik 
yüzeyler üzerinde çeşitli şekiller ve dokuların elde edilmesini mümkün kılmaktadır ve günlük 
yaşamımızda da yaygın şekilde kullanılmaya devam etmektedir. Bu nedenle, seramik kaplama 
elemanlarının tasarımı, teknolojik ilerlemeler ve kültürel değişimlerle birlikte sürekli olarak 
evrim geçirmektedir. Bu gelişmeler, seramik tasarımı alanında ileri düzeyde araştırma ve 
inovasyon fırsatları sunmaktadır. Bu çalışmanın konuya ilgi duyan tasarımcılara ilham 
vermesi umulmaktadır. 
 



Plastik Sanatlar Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler - Aralık 2025

155

 
Görsel 13: (Solda) CMYK Baskı Sistemli. (Sağda) CMYK+Efekt Mürekkep Baskı Sistemli Özgün Ürün Çalışmaları 

Kaynak: (Çetin Davraz, Kişisel Fotoğraf Arşivi, 2023) 
 
 
5. SONUÇ 
Mürekkep püskürtmeli baskı, nokta vuruşlu baskı yöntemlerine kıyasla bir dizi avantaj 
sunmaktadır. Bu avantajlar, sessiz çalışması ve fotoğraf kalitesinde renkli baskı yapabilme 
imkanıyla öne çıkmaktadır. Inkjet yazıcılar, son yıllarda maliyetlerini düşürmeyi başarmış ve 
aynı zamanda yüksek kalitede fotoğraf baskıları gerçekleştirebilme kapasitesini elde etmiştir. 
Bu gelişmeler, seramik kaplama malzemelerinin, özellikle yer ve duvar karolarının üretim 
süreçlerini büyük ölçüde kolaylaştıran bir teknoloji olan inkjet dijital baskı teknolojisiyle 
birlikte daha da belirgin hale gelmiştir. Günümüzde teknolojideki değişimler, sosyal, kültürel 
ve ekonomik koşulların yeniden şekillenmesine neden olmaktadır. Bu dönüşümler, seramik 
kaplama elemanlarının tasarımını da etkilemektedir. Seramik malzeme, bu değişimlerin 
düşünsel ve kavramsal ilham kaynağı hem de tasarım süreçlerinin temelini oluşturan bir unsur 
olarak öne çıkmaktadır. Estetik açıdan tatmin edici ve göz alıcı ürünler üretme arzusu, farklı 
dekor tekniklerinin seramik yüzeylere uygulanmasına yol açmıştır. Bu teknikler, seramik 
yüzeyler üzerinde çeşitli şekiller ve dokuların elde edilmesini mümkün kılmaktadır ve günlük 
yaşamımızda da yaygın şekilde kullanılmaya devam etmektedir. Bu nedenle, seramik kaplama 
elemanlarının tasarımı, teknolojik ilerlemeler ve kültürel değişimlerle birlikte sürekli olarak 
evrim geçirmektedir. Bu gelişmeler, seramik tasarımı alanında ileri düzeyde araştırma ve 
inovasyon fırsatları sunmaktadır. Bu çalışmanın konuya ilgi duyan tasarımcılara ilham 
vermesi umulmaktadır. 
 

KAYNAKÇA 
 
Çavdar, G., ve Yardımcı, İ. (2022). Seramik sanatında lazer baskı tekniği ve çağdaş 

uygulayıcıları. International Journal of Social, Humanities and Administrative Science, 
8(48), 45–56. 

Davraz, Ç. (2024). İnkjet dijital baskı teknolojisinde kullanılan mürekkeplerin araştırılması ve 
kişisel uygulamalar [Yüksek Lisans Tezi, Uşak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim 
Enstitüsü]. 

Ferrari, G., ve Zannini, P. (2016). Thermal behavior of vehicles and digital inks for inkjet 
decoration of ceramic tiles. Thermochimica Acta, 639, 20–27. 

Gardini, D., Dondi, M., Costa, A., Matteucci, F., Blosi, M., Galassi, C., Baldi, G., ve Cinotti, 
E. (2008). Nano-sized ceramic inks for drop-on-demand ink-jet printing in 
quadrichromy. Journal of Nanoscience and Nanotechnology, 8(4), 1941–1949. 

Jang, D., Kim, D., ve Moon, J. (2009). Influence of fluid physical properties on inkjet 
printability. Langmuir, 25(5), 2629–2635. 

Kalay, L. (2012). Seramik sanatında lazer baskı tekniği ve çağdaş uygulayıcıları. Sanat ve 
Tasarım Dergisi, 3(3), 67–78. 

Karasu, B., Karabulut, D., Biçer, A., Varol, U. C., ve Oytaç, Z. E. (2019). Seramik sektöründe 
dijital boya (Inkjet) uygulamaları. El-Cezeri Journal of Science and Engineering, 6(3), 
682–701. 

Koçak Özeskici, Ş., Avcıoğlu, C., ve Nükte, M. (2019). Inkjet dijital baskı teknolojisi ile 
deneysel seramik karo tasarımı ve uygulaması. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Dergisi, (60), 65–74. 

Korkmaz, T. (2017). Karo üretiminde kullanılan inkjet teknolojisinin seramik sanatında 
alternatif bir teknik olarak değerlendirilmesi. İdil Dergisi, 6(34), 1868–1879. 

Küçükoğlu, E. (2014). Kahverengi pigmentlerin inkjet mürekkepleri için öğütülmesi ve 
karakterizasyonu [Yüksek Lisans Tezi, Anadolu Üniversitesi]. 

Levent, M., Erzincan, A., Yıldız, N., Erken, E., Parlak, D., Akbak, S., Ebeoğlu, S., ve Arslan, 
M. (2021). Sofra seramiklerinde dekorlama teknikleri, inkjet dekorlama tekniği ile diğer 
tekniklerin birlikte kullanımı. İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 11(24), 155–
166. 

Magdassi, S. (2010). The chemistry of inkjet inks. Singapore: World Scientific Publishing. 
Özel, E., ve Küçükoğlu, E. (2014). Inkjet mürekkeplerinde kullanılacak nano pigmentlerin 

atritör öğütme yoluyla elde edilmesi. Afyon Kocatepe Üniversitesi Fen ve Mühendislik 
Bilimleri Dergisi, 14(3), 49–57. 

Ragnetti, M. (2006). Ceramic inks for digital decoration. Ceramic World Review, 68, 136–
139. 

Sevim, S. S., Kahraman, D., ve Çavdar, G. (2013). Günümüz seramik endüstrisi ve artistik 
yüzeylerde kullanılan baskı tekniklerinin araştırılması ve uygulanması. Sanat ve 
Tasarım Dergisi, 4(4), 23–34. 

Watanabe, O., Hibino, T., ve Sakakibara, M. (2012). Development of an aqueous ink-jet 
printing system for ceramic tiles. Ceramic Forum International, 89(5), 42–47. 

 
 
 
 
 
 
 
 



156

Çetin DAVRAZ , Şirin KOÇAK

GÖRSEL KAYNAKÇASI 
 
Görsel 1. Kafadar, A. (2012). Seramik kaplama sanayinde desen teknolojileri ve uygulamaları 

(Yüksek Lisans Tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, s. 70. 
Görsel 2. Kafadar, A. (2012). Seramik kaplama sanayinde desen teknolojileri ve uygulamaları 

(Yüksek Lisans Tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, s. 71. 
Görsel 3. Karasu, B., Karabulut, D., Biçer, A., Varol, U. C., ve Oytaç, Z. E. (2019). Seramik 

sektöründe dijital boya (Inkjet) uygulamaları. El-Cezeri Journal of Science and 
Engineering, 6(3), 682–701, s. 695. 

Görsel 4. Karasu, B., Karabulut, D., Biçer, A., Varol, U. C., ve Oytaç, Z. E. (2019). Seramik 
sektöründe dijital boya (Inkjet) uygulamaları. El-Cezeri Journal of Science and 
Engineering, 6(3), 682–701, s. 696. 

Görsel 5. Koçak Özeskici, Ş., Avcıoğlu, C., ve Nükte, M. (2019). Inkjet dijital baskı 
teknolojisi ile deneysel seramik karo tasarımı ve uygulaması. Dumlupınar Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi, (60), s. 71. 

Görsel 6. Davraz, Ç. (2023). Kişisel Fotoğraf Arşivi 
Görsel 7. Davraz, Ç. (2023). Kişisel Fotoğraf Arşivi 
Görsel 8. Davraz, Ç. (2023). Uygulama Ekran Görüntüsü  
Görsel 9. Davraz, Ç. (2023). Uygulama Ekran Görüntüsü 
Görsel 10. Davraz, Ç. (2023). Uygulama Ekran Görüntüsü 
Görsel 11. Davraz, Ç. (2023). Uygulama Ekran Görüntüsü 
Görsel 12. Davraz, Ç. (2023). Kişisel Fotoğraf Arşivi 
Görsel 13. Davraz, Ç. (2023). Kişisel Fotoğraf Arşivi 
 
 


