
RESIM EĞITIMI

EDİTÖR

Prof. Dr. Arzu UYSAL

ALANINDA ARAŞTIRMALAR VE DEĞERLENDIRMELER



İmtiyaz Sahibi / Yaşar Hız 
Yayına Hazırlayan / Gece Kitaplığı

Birinci Basım  / Aralık 2025 - Ankara
ISBN / 978-625-388-950-0

© copyright
Bu kitabın tüm yayın hakları Gece Kitaplığı’na aittir. 
Kaynak gösterilmeden alıntı yapılamaz, izin almadan hiçbir yolla çoğaltılamaz. 

Gece Kitaplığı
Kızılay Mah. Fevzi Çakmak 1. Sokak  
Ümit Apt No: 22/A Çankaya/ANKARA
0312 384 80 40 
www.gecekitapligi.com / gecekitapligi@gmail.com

Baskı & Cilt
Bizim Büro 
Sertifika No: 42488



RESIM EĞITIMI 
ALANINDA ARAŞTIRMALAR VE 

DEĞERLENDIRMELER

ARALIK 2025

EDİTÖR

Prof. Dr. Arzu UYSAL





İÇİNDEKİLER

BÖLÜM 1

FARKLI KÜLTÜRLERDEKİ AHŞAP AYAKKABILAR VE TÜRK 
TAKUNYELERİNİN SANATSAL VE TOPLUMSAL YERİ

 

Hüseyin ÖZNÜLÜER ...................................................................................................................7

BÖLÜM 2

POP ART’IN PEMBESİ: ANDY WARHOL ÜZERİNDEN BİR OKUMA
 

Nisa Kumru VELİOĞLU .............................................................................................................17

BÖLÜM 3

DEĞERLER VE SANAT EĞİTİMİ
 

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN ..............................................................................27

BÖLÜM 4

ÇOCUK ÇIZIMLERINDE SOSYAL BECERI YANSIMALARI: ŞEMA ÖNCESI VE 
ŞEMATIK DÖNEM KARŞILAŞTIRMASI

 

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN ...................................................................................................39





BÖLÜM 1

FARKLI KÜLTÜRLERDEKİ 
AHŞAP AYAKKABILAR VE TÜRK 

TAKUNYELERİNİN SANATSAL VE 
TOPLUMSAL YERİ

 

Hüseyin ÖZNÜLÜER1 

1  Doç., Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, hoznuluer@erzincan.edu.tr, Orcid: 0000-
0002-9569-2948



8

Hüseyin ÖZNÜLÜERHüseyin ÖZNÜLÜER
Giriş 

Tarihsel süreç içerisinde insanlık öncelik sırasına gerek beslenme gerek barınma gerekse örtünme 
gibi temel ihtiyaçlarını gidermenin yolunu bir şekilde bulmuştur. Bu buluşlar insanoğlunun yaşadığı 
coğrafya ile doğrudan ilintilidir. Çünkü ihtiyaçlar bölgesel olarak değişiklik gösterir, örneğin; karasal 
iklimlerde yaşayan topluluklarla, sıcak veya ılıman iklimlerde yaşayan toplulukların ihtiyaçları ve bu 
ihtiyaçlarının önceliği farklı olabilir. Bu ihtiyaçları elindeki imkanlar çerçevesinde gidermeye çalışan 
insan için malzeme çok önemliydi. Bulunabilirliği, kolay işlenebilmesi ve dayanıklı olması gereklidir. 
Bu ihtiyaçlardan örtünme dürtüsünü karşılamak bireyin gelişmesiyle orantılı olarak farklılıklar 
gösterir. İlk evrede bitkilerle, otlarla kendini iklim şartlarından korumak için bedenini örten insan, 
gelişim evrelerinde hayvansal ürünlerden faydalanmaya başlamış (deri, kürk) daha sonra tarımın 
yaygınlaşması ve dokumanın gelişimi ile de keçe ve kumaş kıyafetler ortaya çıkarmıştır.  

insanlığın gelişimi ile beraber üzerine giydiği kılık kıyafette eş zamanlı olarak gelişim göstermiş, 
giyim kuşamda ki farklılara çevresel etkilerin yanı sıra ilave olarak sosyal statü farklılığı da 
eklenmiştir. Artık bireyler standart değil de farklı kıyafetler giymeye başlamışlardır. Sosyal 
yaşamdaki piramidal statü kıyafet tarzı bakımından en önemli farklılığı ortaya çıkarmıştır. Saraylıdan 
köylüye şeklinde yukarıdan aşağıya doğru olarak ifade edebileceğimiz bu piramidal yapıda giyim 
kuşamın nasıl farklılaştığını görebilmekteyiz.  

Ayakkabı, insan–çevre ilişkisini aracıladığı kadar, toplumsal düzenin ve estetik zevkin de taşıyıcısıdır. 
Ahşap malzemenin seçimi, ekonomik erişilebilirlik, işlenebilirlik ve dayanıklılık gibi nedenlerle pek 
çok coğrafyada tercih edilmiştir. Bununla birlikte, ahşap ayakkabılar tek tip bir form değil; iklim, 
zemin, meslek ve ritüel gereksinimlere göre farklılaşan çeşitlilikte bir aile oluşturur. Bu çalışmada 
literatür tarama yöntemiyle elde edilen veriler; müze katalogları, seyahatnameler ve zanaatkâr sözlü 
anlatılarıyla desteklenmiştir (O’Keeffe,1996). 

1.Ahşap ayakkabılar. 

  1.1. Tarihsel gelişimi 

Dönemsel olarak tüm coğrafyalarda bir şekilde insan ayağını korumak için farklı yöntemlere 
başvurmuştur. Fakat hangi medeniyetlerin ne zaman ve ne şekilde gelişim gösterdiğini tam olarak 
bilinmemektedir. Örneksel olarak ele geçirilen bulgulara istinaden birkaç medeniyetten örneklerle 
buna açıklık getirilmeye çalışılmıştır.  

İlk ayakkabının ne zaman ortaya çıktığına dair kesin bir kanıt olmamakla birlikte ayakkabı tarihinin 
insanlık kadar eski olduğu varsayılmaktadır. “Tarihte ilk bilinen ayakkabının ot ve kaba derilerin 
ayağa ilkel iplerle bağlanılarak düz bir ayakkabı şekli oluşturulduğu ve giyildiği şeklinde tahminler 
bulunmaktadır” (Kandal, 2020; Kır, 2022). “Bir diğer görüşte ise, Ayakkabı geçmişine dair ilk 
kanıtlara Avrupa’daki mağara resimlerinde rastlanılmıştır. İspanya’nın doğusundaki Paleolitik 
mağara resimlerinde M.Ö. 12000-15000 yıllarında kadınların kürk, erkeklerin deri çizme giydiklerine 
dair kanıtlar bulunmuştur” (Veziroğlu, 2021). İlk somut verilere göre elde edinilen bilgiler 
doğrultusunda ayakkabı giyiminin tarihsel sürecinin mısır medeniyetiyle başladığı görüşündedir. Eski 
Mısır’da iki bant ile ayağın üzerinden tutturulmuş sandalet giyilmekteydi (Şekil 1). Basit yapısından 
da anlaşılacağı gibi, insanların ayakkabıyla tanışması sandalet ile olmuştur. 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

9

Giriş 

Tarihsel süreç içerisinde insanlık öncelik sırasına gerek beslenme gerek barınma gerekse örtünme 
gibi temel ihtiyaçlarını gidermenin yolunu bir şekilde bulmuştur. Bu buluşlar insanoğlunun yaşadığı 
coğrafya ile doğrudan ilintilidir. Çünkü ihtiyaçlar bölgesel olarak değişiklik gösterir, örneğin; karasal 
iklimlerde yaşayan topluluklarla, sıcak veya ılıman iklimlerde yaşayan toplulukların ihtiyaçları ve bu 
ihtiyaçlarının önceliği farklı olabilir. Bu ihtiyaçları elindeki imkanlar çerçevesinde gidermeye çalışan 
insan için malzeme çok önemliydi. Bulunabilirliği, kolay işlenebilmesi ve dayanıklı olması gereklidir. 
Bu ihtiyaçlardan örtünme dürtüsünü karşılamak bireyin gelişmesiyle orantılı olarak farklılıklar 
gösterir. İlk evrede bitkilerle, otlarla kendini iklim şartlarından korumak için bedenini örten insan, 
gelişim evrelerinde hayvansal ürünlerden faydalanmaya başlamış (deri, kürk) daha sonra tarımın 
yaygınlaşması ve dokumanın gelişimi ile de keçe ve kumaş kıyafetler ortaya çıkarmıştır.  

insanlığın gelişimi ile beraber üzerine giydiği kılık kıyafette eş zamanlı olarak gelişim göstermiş, 
giyim kuşamda ki farklılara çevresel etkilerin yanı sıra ilave olarak sosyal statü farklılığı da 
eklenmiştir. Artık bireyler standart değil de farklı kıyafetler giymeye başlamışlardır. Sosyal 
yaşamdaki piramidal statü kıyafet tarzı bakımından en önemli farklılığı ortaya çıkarmıştır. Saraylıdan 
köylüye şeklinde yukarıdan aşağıya doğru olarak ifade edebileceğimiz bu piramidal yapıda giyim 
kuşamın nasıl farklılaştığını görebilmekteyiz.  

Ayakkabı, insan–çevre ilişkisini aracıladığı kadar, toplumsal düzenin ve estetik zevkin de taşıyıcısıdır. 
Ahşap malzemenin seçimi, ekonomik erişilebilirlik, işlenebilirlik ve dayanıklılık gibi nedenlerle pek 
çok coğrafyada tercih edilmiştir. Bununla birlikte, ahşap ayakkabılar tek tip bir form değil; iklim, 
zemin, meslek ve ritüel gereksinimlere göre farklılaşan çeşitlilikte bir aile oluşturur. Bu çalışmada 
literatür tarama yöntemiyle elde edilen veriler; müze katalogları, seyahatnameler ve zanaatkâr sözlü 
anlatılarıyla desteklenmiştir (O’Keeffe,1996). 

1.Ahşap ayakkabılar. 

  1.1. Tarihsel gelişimi 

Dönemsel olarak tüm coğrafyalarda bir şekilde insan ayağını korumak için farklı yöntemlere 
başvurmuştur. Fakat hangi medeniyetlerin ne zaman ve ne şekilde gelişim gösterdiğini tam olarak 
bilinmemektedir. Örneksel olarak ele geçirilen bulgulara istinaden birkaç medeniyetten örneklerle 
buna açıklık getirilmeye çalışılmıştır.  

İlk ayakkabının ne zaman ortaya çıktığına dair kesin bir kanıt olmamakla birlikte ayakkabı tarihinin 
insanlık kadar eski olduğu varsayılmaktadır. “Tarihte ilk bilinen ayakkabının ot ve kaba derilerin 
ayağa ilkel iplerle bağlanılarak düz bir ayakkabı şekli oluşturulduğu ve giyildiği şeklinde tahminler 
bulunmaktadır” (Kandal, 2020; Kır, 2022). “Bir diğer görüşte ise, Ayakkabı geçmişine dair ilk 
kanıtlara Avrupa’daki mağara resimlerinde rastlanılmıştır. İspanya’nın doğusundaki Paleolitik 
mağara resimlerinde M.Ö. 12000-15000 yıllarında kadınların kürk, erkeklerin deri çizme giydiklerine 
dair kanıtlar bulunmuştur” (Veziroğlu, 2021). İlk somut verilere göre elde edinilen bilgiler 
doğrultusunda ayakkabı giyiminin tarihsel sürecinin mısır medeniyetiyle başladığı görüşündedir. Eski 
Mısır’da iki bant ile ayağın üzerinden tutturulmuş sandalet giyilmekteydi (Şekil 1). Basit yapısından 
da anlaşılacağı gibi, insanların ayakkabıyla tanışması sandalet ile olmuştur. 

 
Şekil 1. Antik dönem mısır sandaleti 

Mısır halkından sonra Yunan halkı ve Roma halkında da sandalet giyildiği bilinmektedir (Kanbak, 
2021). “Antik Yunana bakıldığında zaman içerisinde sandaletler ayakkabıya dönüşmüş ve modeller 
çoğalmıştır (Şekil 2). Modellerin çoğalması ayakkabılarda kullanılan bantların çoğalması, 
ayakkabıların burunlarının ve topuklarının değişimiyle olmuştur” (Somçağ, 2014; İmre, 2016). 

 
Şekil 2. Antik Yunan sandaleti 

Eski Yunan’da sandaleti hem kadın hem de erkekler giymiştir. Bu sandaletler ayağın üzerine deri bant 
ile tutturulmuş ve tabanı mantardır. “Yunan trajedi oyuncuları, tanrıların ve kahramanlarını 
canlandırdıklarında yüksek mantar tabanlı "kothurnus”u giyerlerdi. Yüksek ökçenin başlangıç zamanı 
olarak bu dönem olarak belirtilebilir. Pedila Eski Yunan’da en çok kullanılan ve moda olan sandalet 
türüydü” (Charlotte, Davis, 1997). 

Roma Döneminde ise Yunan sandaletlerinden etkilenerek, kendilerine adapte etmişlerdir. 
“Romalıların ayakkabıya önem vermeleri bizlerin o dönemdeki toplumsal sınıflar hakkında fikir 
edinmemize yardımcı olmaktadır. Bu kurallar ile iş, rütbe, yaş, meslek ve zenginlik göstergesi olarak 
kendi içinde sınıflandırmaktaydı. Böylece bir meslek grubuna ait ayakkabıyı başkası giyemezdi, 
büyük bir suç sayılırdı. Roma’da toplumun üst sınıfı için ayakkabılar tasarlanmaktaydı” (Charlotte, 
Davis, 1997). “Askerler için yapılan tasarımlarda savaşta daha dayanıklı olması için sandaletlerin alt 
tabanlarına kabara (ayakkabıların altına çakılan, yassı ve iri başlı demir çivi) çakılmıştır. Romalı 
ayakkabı ustalarının yaptığı en önemli gelişme, ayakkabıda sağ ve sol kalıbını çalışmış olmalarıdır” 



10

Hüseyin ÖZNÜLÜER

(Bossan, 2007).  Mısır ve yunan medeniyetlerinin yanı sıra gerek asyadaki kültürler gerekse diğer 
medeniyetler bir şekilde ayaklarını muhafaza etmek için adına ister sandalet ister çizme ya da çarık 
denilsin, bu giysiyi kullanmışlardır. 

1.2.Farklı kültürlerde Ahşap Ayakkabı Kullanımı 

Ahşap, insanlık tarihinin en eski ve en yaygın yapı malzemelerinden biri olarak, çeşitli kültürlerde 
farklı amaçlarla kullanılmıştır. Dayanıklılığı ve işlenebilirliği sayesinde, ahşap malzemeler hem 
fonksiyonel hem de estetik değerler taşımaktadır. Bu bağlamda, adına ne söylenirse söylensin ahşap 
takunyalar ve nalınlar, farklı coğrafyalarda ve dönemlerde önemli bir yere sahip olmuştur. 

Ahşap ayakkabılar, Neolitik çağda Orta Doğu'da ortaya çıkmıştır. Bilinen en eski örnek, kuzey 
Mezopotamya'da Ur şehrinde bulunmuştur. “Takunya fikri aslında karda hayvan izlerini izlemekten 
geldiğidir. Ortadoğu'da insanlar ayaklarını kuru ve sıcak tutmak için ayakkabılarını hayvan izlerinden 
sonra şekillendirmeye başladılar. Bu tür ayakkabıların örnekleri, Filistin'de bazı erken örneklerin 
keşfedildiği MÖ 2500 yılına kadar uzanmaktadır” (https://shoemol.com ). 

Ahşap malzemeden yapılan ayakkabılar her ulusun kendine has sanatsal üslubunun yanı sıra kullanım 
amaçları bakımından değişiklikler gösterebilir. Bazı toplumlarda yerelde yaşayan çiftçi halkın 
yağmurda çamurda çalışırken daha dayanıklı olduğu için giyinmeyi tercih etmesinden, aristokrasinin 
özel günlerde statü belirleme maksadı ile giyinmesine ya da kimi toplumlarda ise temizlik ve hijyen 
artılarından ötürü banyolarda veya hamamlarda giymeyi tercih etmesi gibi etkenler bulunmaktadır.  

Tahta ayakkabıların yaygın olarak kullanıldığı ülkelerden biri olan Hollanda’da Klompen olarak 
adlandırılan tahta kunduraların tarihsel geçmişi en az orta çağa kadar bilinmektedir ve genellikle 
kavak ağacından yapılmaktadır. Tarım, balıkçılık ve el zanaatlarında dayanıklılık hususunda ıslak ve 
çamurlu zeminlerde çok iyi bir yalıtım sağladığı için tercih edilmiştir (Şekil 3). Günümüzde 
endüstriyel ürünlerin gölgesinde kalmış olan bu ayakkabılar artık folklorik bir unsur olarak Hollanda 
kültürünün vazgeçilmez bir parçası haline gelmiştir. 

 
Şekil 3.Hollanda tahta ayakkabı,Klompen 

Fransa ve Belçika’da ortaya çıkmış olan Sabot ahşap ayakkabılar yine köylüler ve işçiler arasında 
yaygındı. Sabotlar’da Hollanda klompenleri gibi tamamen ahşaptan oyulmuş olup menşeinin de 
burası olduğu düşünülmektedir. 16.-19. Yüzyıllarda alt sınıfların ve işçilerin iş ayakkabısı olarak 
yaygın hale geldiği bilinmektedir. 19.yüzyılda işçilerin tahta papuçlarla makinaları bozdukları ve de 
sabotaj sözcüğünün bu terliklerden  türediği görüşü yaygındır. Güncel etimoloji saboter fiilinin ( 
şangırdatarak yürümek)  sabot’tan türediğini söylese de ‘makinaya papuç atma’ anlatısı hala 
kullanılmaktadır. 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

11

(Bossan, 2007).  Mısır ve yunan medeniyetlerinin yanı sıra gerek asyadaki kültürler gerekse diğer 
medeniyetler bir şekilde ayaklarını muhafaza etmek için adına ister sandalet ister çizme ya da çarık 
denilsin, bu giysiyi kullanmışlardır. 

1.2.Farklı kültürlerde Ahşap Ayakkabı Kullanımı 

Ahşap, insanlık tarihinin en eski ve en yaygın yapı malzemelerinden biri olarak, çeşitli kültürlerde 
farklı amaçlarla kullanılmıştır. Dayanıklılığı ve işlenebilirliği sayesinde, ahşap malzemeler hem 
fonksiyonel hem de estetik değerler taşımaktadır. Bu bağlamda, adına ne söylenirse söylensin ahşap 
takunyalar ve nalınlar, farklı coğrafyalarda ve dönemlerde önemli bir yere sahip olmuştur. 

Ahşap ayakkabılar, Neolitik çağda Orta Doğu'da ortaya çıkmıştır. Bilinen en eski örnek, kuzey 
Mezopotamya'da Ur şehrinde bulunmuştur. “Takunya fikri aslında karda hayvan izlerini izlemekten 
geldiğidir. Ortadoğu'da insanlar ayaklarını kuru ve sıcak tutmak için ayakkabılarını hayvan izlerinden 
sonra şekillendirmeye başladılar. Bu tür ayakkabıların örnekleri, Filistin'de bazı erken örneklerin 
keşfedildiği MÖ 2500 yılına kadar uzanmaktadır” (https://shoemol.com ). 

Ahşap malzemeden yapılan ayakkabılar her ulusun kendine has sanatsal üslubunun yanı sıra kullanım 
amaçları bakımından değişiklikler gösterebilir. Bazı toplumlarda yerelde yaşayan çiftçi halkın 
yağmurda çamurda çalışırken daha dayanıklı olduğu için giyinmeyi tercih etmesinden, aristokrasinin 
özel günlerde statü belirleme maksadı ile giyinmesine ya da kimi toplumlarda ise temizlik ve hijyen 
artılarından ötürü banyolarda veya hamamlarda giymeyi tercih etmesi gibi etkenler bulunmaktadır.  

Tahta ayakkabıların yaygın olarak kullanıldığı ülkelerden biri olan Hollanda’da Klompen olarak 
adlandırılan tahta kunduraların tarihsel geçmişi en az orta çağa kadar bilinmektedir ve genellikle 
kavak ağacından yapılmaktadır. Tarım, balıkçılık ve el zanaatlarında dayanıklılık hususunda ıslak ve 
çamurlu zeminlerde çok iyi bir yalıtım sağladığı için tercih edilmiştir (Şekil 3). Günümüzde 
endüstriyel ürünlerin gölgesinde kalmış olan bu ayakkabılar artık folklorik bir unsur olarak Hollanda 
kültürünün vazgeçilmez bir parçası haline gelmiştir. 

 
Şekil 3.Hollanda tahta ayakkabı,Klompen 

Fransa ve Belçika’da ortaya çıkmış olan Sabot ahşap ayakkabılar yine köylüler ve işçiler arasında 
yaygındı. Sabotlar’da Hollanda klompenleri gibi tamamen ahşaptan oyulmuş olup menşeinin de 
burası olduğu düşünülmektedir. 16.-19. Yüzyıllarda alt sınıfların ve işçilerin iş ayakkabısı olarak 
yaygın hale geldiği bilinmektedir. 19.yüzyılda işçilerin tahta papuçlarla makinaları bozdukları ve de 
sabotaj sözcüğünün bu terliklerden  türediği görüşü yaygındır. Güncel etimoloji saboter fiilinin ( 
şangırdatarak yürümek)  sabot’tan türediğini söylese de ‘makinaya papuç atma’ anlatısı hala 
kullanılmaktadır. 

 

Şekil 4.Fransa, Belçika tahta ayakkabısı, Sabot 

İngiltere’de ‘clog’ adı verilen üst kısmı insan ayağını bir nebzede olsa zarar vermeden sarmalaması 
için deriden yapılmış, alt kısmı yine dayanıklılık, hijyen ve yalıtım açısından güvenli olduğu ahşaptan 
yapılan bu ayakkabılar daha çok sanayi bölgelerinden işçi sınıfı tarafından tercih edilmekteydi. 
Dayanıklı yapıları sayesinde uzun süre kullanılabilen clogs, aynı zamanda İngiliz halk danslarının da 
bir parçası olmuştur. Biritanya’nın sanayi bölgesinde ahşap tabanlı Clogs’lar fabrika zeminlerinde 
oluşan kıvılcımlardan ayağın korunması için dönemin en ideal iş ayakkabıları olarak kullanılmıştır. 
Bu ayakkabılar modern çağda dahi hem gündelik yaşamda hem sağlık sektörü gibi alanlarda 
kullanılan bir varyanttır (Şekil 5). 

Orta çağ boyunca kullanılan ve moda olan bir diğer ahşap tabanlı ayakkabı; Chopine olarak 
adlandırılan (Şekil 6) yüksek tabanlı bu ayakkabıları venedikliler ıslak ve yağmurlu sokaklardan 
kaçınmak için giyerlerdi. Bu platformların kalın, ahşap tabanları ve çeşitli şekillerde deri kayışları 
vardı, bu da hem yükseklik hem de göreceli denge ve genellikle yüksek sosyal statü sağlıyordu. 
Chopine’ler diğer uluslardaki ahşap ayakkabılar gibi sade yapılmazlardı. İşçi sınıfından ziyade 
statüsü yüksek bireylerin tercihi olduğu için kumaş, deri, gümüş işlemelerle süslenirdi. Sürekli 
gelişen ve değişen Chopine modası sürekli daha yüksek ökçeli olarak geliştirilmiş ve Venedik’te 
yüksekliği 50 santimetreyi bulan modeller kadınlar tarafından giyilir hale gelmiştir. Zamanla bu 
durumun yürüyüş açısından tehlikeli bulunması sebebiyle bu tarz ayakkabılar 1430’lu yıllarda devlet 
tarafından yasaklanmıştır (Kaya, 2021; Kır, 2022). 

 

                       
         Şekil 5. Ahşap tabanlı Clogs terlik                              Şekil 6. Chopine 

Ahşap papuçlar Avrupanın yanı sıra diğer coğrafyalarda da kullanılmıştır. Özellikle Asya 
kültürlerinde de bu papuçlar döneminin gerek modası olarak gerekse işçi ve köylü sınıfının 
zaruriyetlerden ötürü tercih ettiği bir yaşam formu haline gelmiştir. Özellikle Japon kültürüne ait Geta 



12

Hüseyin ÖZNÜLÜER

adı verilen ahşap ayakkabılar (Şekil 7) geçmişte kullanıldığı gibi günümüzde de hala geleneksel 
törenlerde giyilmektedir.  Bu ayakkabılar yukarı doğru yükseltilmiş tabanı ile dikkat çeker, iki dişli 
bu taban sayesinde kişiyi zeminden yükselterek hem Kimono-yukata ile kıyafeti kuru tutar hem de 
yürüyüşü ritmik kılar. Bir diğer model olan okobo/pokkuri ise (Şekil 8) tek blok, dişsiz ve daha 
yüksek platforma sahiptir. Yüksek platformlu bu papuçlar ıslak zeminlerden korumasının yanı sıra 
kutlama törenleri ve bazı kültürel ritüellerde  (Çırak Geyşa) kullanılmaktadır. 

                        
      Şekil 7. Japon Geta                                                             Şekil 8.Okobo Pokkuri 

                

 

1.3. Türk Kültüründe Ahşap Ayakkabı (Takunya-Nalın) Kullanımı. 

Türk el sanatları toplumun geçmişinden gelen değerler birikimidir. “Anadolu Türk el sanatları 
Asya’dan İran ile Irak’a göç eden büyük Selçuklular ve onlara etki eden Hun, Göktürk, Uygur, Gazne, 
Karahanlı gibi Türk devletlerinin sanatlarından kaynaklanmış; Hitit, Frig, Yunan, Roma, Bizans 
sanatları gibi Anadolu uygarlıklarından beslenmiştir. Türklerin Anadolu’ya Asya’dan taşıdıkları 
geleneksel sanatları geçtikleri İslami çevrede gördükleri ile serpilmiştir.” ( Barışta, 1998: 1) 
Selçuklular ile gelişmeye devam eden Türk el sanatları Osmanlı ile zirveye taşınmıştır. Ahşap 
kullanımı da el sanatlarının vazgeçilmez bir materyali halini alarak, bir çok sanat eserinin yapımının 
yanı sıra küçük el sanatlarında da kullanılmıştır. Bu el sanatlarından biri de diğer toplumlarda olduğu 
gibi kullanım kolaylığından ve işlevselliğinden ötürü benimsenen, Türkçe de takunya ya da nalın 
olarak adlandırılan ahşap ayakkabı yapımıdır. Nalın, tarihsel olarak hamam ve törensel bağlamla; 
takunya ise ev içi gündelik kullanım ile ilişkilidir. Ahşap ayakkabılar Türk toplumunda da kullanımı 
işlevsel olarak diğer toplumlarla kısmen benzerlik gösterse de daha çok hijyen açısından hamamlarda 
kullanıldığı bilinmektedir. Sanayilerde ya da çiftçilik yapan toplumlardan ziyade küçük esnaflar ve 
fakir halk tarafından kullanıldığı bilinmektedir. Buna örnek olarak esnaf çırakları dükkanda çalışırken 
papuçlarını çıkarır, içeride yalın ayak hizmet eder, sokağa çıkacak olurlarsa takunya giyerlerdi. 
Yoksul çocuklar eski sibyan mekteplerine (ilkokullara) takunya giyerek giderlerdi. Hamamlarda ıslak 
zeminde kaymaz, dolaşımı kolaylaştırırdı. Hamam sahibinin takunyaları çalışan işçilerin 
takunyalarından daha yüksek tabanlı olurdu.  

 “Türk toplumunda banyo amaçlı kullanıldığı bilinen nalın, Venedik’te 1400’lü yıllarda Chopine 
adıyla moda olmaya başlamış ve o dönemin ayakkabıları içerisinde en sıra dışı olanı olarak 
nitelendirilmiştir. Yüksek platformlu ayakkabılar olarak bilinen Chopine’ler daha çok Venedikli 
kadınların sosyal konum göstergesi olarak giydikleri ürünler olmuştur” (Kandal, 2020).  “Türk 
kültüründe hamamlarda ve camilerde kullanılan geleneksel takunyalar, suya dayanıklı  olması 
sebebiyle, genellikle kayın ağacından yapılır. Kişiye özel ölçü alınarak yapılmaz, kadınlar için 23 ve 
25 cm'lik, erkekler için 26 ve 27 cm'lik kalıplar kullanılır Sağ ve sol ayaklar için ayrı kalıplar yoktur 
(Şekil 9). Gündelik işlerde kullanılan takunyaların erkekler ve kadınlar için olanlarının model ve 
desenleri aynıdır” (https://shoemol.com ).   



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

13

adı verilen ahşap ayakkabılar (Şekil 7) geçmişte kullanıldığı gibi günümüzde de hala geleneksel 
törenlerde giyilmektedir.  Bu ayakkabılar yukarı doğru yükseltilmiş tabanı ile dikkat çeker, iki dişli 
bu taban sayesinde kişiyi zeminden yükselterek hem Kimono-yukata ile kıyafeti kuru tutar hem de 
yürüyüşü ritmik kılar. Bir diğer model olan okobo/pokkuri ise (Şekil 8) tek blok, dişsiz ve daha 
yüksek platforma sahiptir. Yüksek platformlu bu papuçlar ıslak zeminlerden korumasının yanı sıra 
kutlama törenleri ve bazı kültürel ritüellerde  (Çırak Geyşa) kullanılmaktadır. 

                        
      Şekil 7. Japon Geta                                                             Şekil 8.Okobo Pokkuri 

                

 

1.3. Türk Kültüründe Ahşap Ayakkabı (Takunya-Nalın) Kullanımı. 

Türk el sanatları toplumun geçmişinden gelen değerler birikimidir. “Anadolu Türk el sanatları 
Asya’dan İran ile Irak’a göç eden büyük Selçuklular ve onlara etki eden Hun, Göktürk, Uygur, Gazne, 
Karahanlı gibi Türk devletlerinin sanatlarından kaynaklanmış; Hitit, Frig, Yunan, Roma, Bizans 
sanatları gibi Anadolu uygarlıklarından beslenmiştir. Türklerin Anadolu’ya Asya’dan taşıdıkları 
geleneksel sanatları geçtikleri İslami çevrede gördükleri ile serpilmiştir.” ( Barışta, 1998: 1) 
Selçuklular ile gelişmeye devam eden Türk el sanatları Osmanlı ile zirveye taşınmıştır. Ahşap 
kullanımı da el sanatlarının vazgeçilmez bir materyali halini alarak, bir çok sanat eserinin yapımının 
yanı sıra küçük el sanatlarında da kullanılmıştır. Bu el sanatlarından biri de diğer toplumlarda olduğu 
gibi kullanım kolaylığından ve işlevselliğinden ötürü benimsenen, Türkçe de takunya ya da nalın 
olarak adlandırılan ahşap ayakkabı yapımıdır. Nalın, tarihsel olarak hamam ve törensel bağlamla; 
takunya ise ev içi gündelik kullanım ile ilişkilidir. Ahşap ayakkabılar Türk toplumunda da kullanımı 
işlevsel olarak diğer toplumlarla kısmen benzerlik gösterse de daha çok hijyen açısından hamamlarda 
kullanıldığı bilinmektedir. Sanayilerde ya da çiftçilik yapan toplumlardan ziyade küçük esnaflar ve 
fakir halk tarafından kullanıldığı bilinmektedir. Buna örnek olarak esnaf çırakları dükkanda çalışırken 
papuçlarını çıkarır, içeride yalın ayak hizmet eder, sokağa çıkacak olurlarsa takunya giyerlerdi. 
Yoksul çocuklar eski sibyan mekteplerine (ilkokullara) takunya giyerek giderlerdi. Hamamlarda ıslak 
zeminde kaymaz, dolaşımı kolaylaştırırdı. Hamam sahibinin takunyaları çalışan işçilerin 
takunyalarından daha yüksek tabanlı olurdu.  

 “Türk toplumunda banyo amaçlı kullanıldığı bilinen nalın, Venedik’te 1400’lü yıllarda Chopine 
adıyla moda olmaya başlamış ve o dönemin ayakkabıları içerisinde en sıra dışı olanı olarak 
nitelendirilmiştir. Yüksek platformlu ayakkabılar olarak bilinen Chopine’ler daha çok Venedikli 
kadınların sosyal konum göstergesi olarak giydikleri ürünler olmuştur” (Kandal, 2020).  “Türk 
kültüründe hamamlarda ve camilerde kullanılan geleneksel takunyalar, suya dayanıklı  olması 
sebebiyle, genellikle kayın ağacından yapılır. Kişiye özel ölçü alınarak yapılmaz, kadınlar için 23 ve 
25 cm'lik, erkekler için 26 ve 27 cm'lik kalıplar kullanılır Sağ ve sol ayaklar için ayrı kalıplar yoktur 
(Şekil 9). Gündelik işlerde kullanılan takunyaların erkekler ve kadınlar için olanlarının model ve 
desenleri aynıdır” (https://shoemol.com ).   

 
Şekil 9.Günlük hayatta kullanılan takunyalar 

Takunyanın Türk hamam kültüründe özel bir yeri vardır. Türk hamam kültüründe, nalın ve takunya 
olarak adlandırılan iki tür hamam ayakkabısı bulunur. Nalınlar, ayakları yerden yüksek tutan küçük 
birer köprü gibidir. Ayakkabının topukları çok yüksektir ve genelde değerli 

malzemelerden yapılmıştır. Zamanla nalınlar, yerlerini, hem yükseklikleri hem de süslemeleri daha 
mütevazı olan takunyalara bırakmıştır (Şekil 10). Bunlar, Hollanda'nın geleneksel takunyaları gibi 
tek parçalıdır (topukları ayrı birer parça değildir) ancak açık burunlu terlik gibi, üstte bir kayışı vardır. 
Kayışın malzemesi genellikle deri veya kadifedir.  

 

 
                                      Şekil 10. Türk hamamı takunyası 

Hamam ayakkabısı olarak takunyalar, kadınların çeyizinde yer alır, bu gelin hamam takunyaları ceviz 
ağacından, önleri püsküllü, ahşap kısmının üzeri gümüş çiçek desenleriyle süslü ve üst bantı kumaş, 
gümüş veya altın iplikle işlenmiş olurdu. Günümüz Türkiye’sinde takunya ve nalınlar kullanım amacı 
ve üslup bakımından yöresel olarak değişiklikler gösterebilmektedirler. Marmara ve Ege bölgesinde 
kentsel hamam geleneğine bağlı olarak zarif, alçak tabanlı modeller tercih edilirken, Karadeniz’de 
arazi koşulları ve yağışlı iklimden ötürü yüksek tabanlı, oluklu ve dayanıklı olması gerekmekteydi. 
Bu bölgede Ahşap olarak gürgen ve meşe tercih edilir, burunlar çoğu kez hafif kalkık yapılırdı. İç 
Anadolu’da, Sade form, az bezeme ve işlevsellik öne çıkar. Ev içi takunyalar, kırsal alanda uzun 
ömürlü kullanım için kalın tabanla üretilir. Akdeniz’de, Hamam kültürünün kentli estetiğiyle birleşen 
narin formlar görülür. Oyma ve boyama teknikleri bir arada kullanılabilir. Güneydoğuda Geometrik 
bezeme ve orta yükseklikte taban yaygındır; yerel çarşılar ve çeyiz ekonomisi kaybolmakta olan bu 
zanaatı destekler. Doğu Anadolu bölgesinde Erzurum merkezli olarak sedef kakma ve metal apliklerle 
zenginleştirilmiş yüksek tabanlı nalınlar, çeyiz ve gösterim nesnesi olarak prestij taşır.  



14

Hüseyin ÖZNÜLÜER

Nalın kültürünün en yoğun yaşatıldığı yer olan Erzurum’da, malzeme olarak çoğunlukla ceviz ve 
kayın kullanır. Yüksek topuk–burun profili, kış koşullarında ve ıslak zeminlerde izolasyon sağlar. Üst 
yüzey ayak kemerine uyumlu olarak oyulur; alt yüzeyde paralel oluklar ve bazen metal çivilerle 
güçlendirilmiş pabuçlama görülür. Bezemede sedef kakma, rûmi–hatâyî bitkisel motifler, yıldız–
geçme geometriler ve konturlu kabartma birlikte kullanılır. Metal (pirinç/gümüş) apliklerle ışık 
oyunları elde edilerek nesnenin ‘törensel parıltısı’ artırılır. Bu bezeme programı, nalını gündelik gereç 
olmaktan çıkarıp çeyizin vitrinde sergilenen öğesine dönüştürür. 

Toplumsal bağlamda Erzurum yöresinde bir gelenek haline gelmiş olan ve çeyiz dizmek olarak 
adlandırılan bu örfi harekette, gelinin hazırlamış olduğu birtakım eşyalar bulunmaktadır. Bu eşyalar 
gelin sandığı hazırlanması esnasında temin edilmelidir. Erzurum nalınları da günümüzde dahi bu 
sandığın içerisinde, gelin çeyizinin arasında olması gereken bir eşyadır. Teknolojilerin gelişmesi, 
hazır eşyaların rağbet görmeye başlaması ile bu ve bunun gibi bir çok örf ve adet yavaş yavaş ortadan 
kalkmaya yüz tutmaya başlamıştır.  

 

Sonuç. 

İnsan yaratılış olarak tabiattaki diğer canlıların en zayıf olanıdır. Uçmak için kuş gibi kanatları, 
avlanabilmek için kesici dişleri ve pençeleri, tırmanmak için tırnakları yoktu. İnsanoğlunun en önemli 
gücü aklıydı. Aklını kullanarak insanoğlu, ihtiyaçlarını ve kendinde olmayan tüm bu meziyetleri, 
yeteneği ile birlikte üstesinden gelmiştir. İlk ihtiyacı olan beslenme ve barınma sorunsalını halleden 
insan bundan sonra diğer ihtiyaçlarını çözümlemeye başlamıştır. 

Araştırmamızın konusu olan giyim sorununu da insanoğlu içinde bulunduğu şartlara ve elde 
edebildiği materyallere göre çözümlemiştir. Tabiat şartlarında zarar görmeden yürüyebilmesi içinde 
ayaklarını kimi zaman otlarla kimi zaman deriyle örterek muhafaza altına alabilmeyi de halletmiştir. 
Zaman içerisinde alet kullanımı ile ayaklarını farklı materyaller kullanarak ve döneminin sanatsal 
dokunuşlarını da kendine has zevkle bir üslup üreterek daha iyi ve daha kullanışlı modeller ortaya 
çıkarmaya başlamıştır.  

Tahta papuçlar bu minvalde iklim şartları ve kullanım amaçlarına yönelik olarak farklı coğrafyalarda 
üretilmiş ve kullanılmıştır. Yukarıda verilen bilgiler doğrultusunda gibi kimi zaman işçi sınıfının 
ayaklarını muhafaza etmeye yönelik kimi zaman mevsimsel şartlardan ayaklarını korumak kimi 
zamanda statü gereği ve ört adetler için evlerdeki yerini aldığı gözlemlenmiştir. Her toplumun 
kendine has bir üslupla geliştirdiği tahta pabuçlara ilgi sanayi devriminin ve teknolojinin gelişimi ile 
birlikte etkisi zayıflamış ve yok olmaya yüz tutmuştur. Günümüzde, ülkemizde ki takunya ve nalında 
olmak üzere tahta papuçlar artık çiftçilikte ve sanayide kullanımı bitmiş, sadece gelenek olarak 
kullanım aracına dönüşmüştür. Taleplerin asgariye inmesinden dolayı bu işin yaygın olan meslek 
alanı da birkaç babadan oğula geçen atölye hariç yok olmaya yüz tutmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

15

Nalın kültürünün en yoğun yaşatıldığı yer olan Erzurum’da, malzeme olarak çoğunlukla ceviz ve 
kayın kullanır. Yüksek topuk–burun profili, kış koşullarında ve ıslak zeminlerde izolasyon sağlar. Üst 
yüzey ayak kemerine uyumlu olarak oyulur; alt yüzeyde paralel oluklar ve bazen metal çivilerle 
güçlendirilmiş pabuçlama görülür. Bezemede sedef kakma, rûmi–hatâyî bitkisel motifler, yıldız–
geçme geometriler ve konturlu kabartma birlikte kullanılır. Metal (pirinç/gümüş) apliklerle ışık 
oyunları elde edilerek nesnenin ‘törensel parıltısı’ artırılır. Bu bezeme programı, nalını gündelik gereç 
olmaktan çıkarıp çeyizin vitrinde sergilenen öğesine dönüştürür. 

Toplumsal bağlamda Erzurum yöresinde bir gelenek haline gelmiş olan ve çeyiz dizmek olarak 
adlandırılan bu örfi harekette, gelinin hazırlamış olduğu birtakım eşyalar bulunmaktadır. Bu eşyalar 
gelin sandığı hazırlanması esnasında temin edilmelidir. Erzurum nalınları da günümüzde dahi bu 
sandığın içerisinde, gelin çeyizinin arasında olması gereken bir eşyadır. Teknolojilerin gelişmesi, 
hazır eşyaların rağbet görmeye başlaması ile bu ve bunun gibi bir çok örf ve adet yavaş yavaş ortadan 
kalkmaya yüz tutmaya başlamıştır.  

 

Sonuç. 

İnsan yaratılış olarak tabiattaki diğer canlıların en zayıf olanıdır. Uçmak için kuş gibi kanatları, 
avlanabilmek için kesici dişleri ve pençeleri, tırmanmak için tırnakları yoktu. İnsanoğlunun en önemli 
gücü aklıydı. Aklını kullanarak insanoğlu, ihtiyaçlarını ve kendinde olmayan tüm bu meziyetleri, 
yeteneği ile birlikte üstesinden gelmiştir. İlk ihtiyacı olan beslenme ve barınma sorunsalını halleden 
insan bundan sonra diğer ihtiyaçlarını çözümlemeye başlamıştır. 

Araştırmamızın konusu olan giyim sorununu da insanoğlu içinde bulunduğu şartlara ve elde 
edebildiği materyallere göre çözümlemiştir. Tabiat şartlarında zarar görmeden yürüyebilmesi içinde 
ayaklarını kimi zaman otlarla kimi zaman deriyle örterek muhafaza altına alabilmeyi de halletmiştir. 
Zaman içerisinde alet kullanımı ile ayaklarını farklı materyaller kullanarak ve döneminin sanatsal 
dokunuşlarını da kendine has zevkle bir üslup üreterek daha iyi ve daha kullanışlı modeller ortaya 
çıkarmaya başlamıştır.  

Tahta papuçlar bu minvalde iklim şartları ve kullanım amaçlarına yönelik olarak farklı coğrafyalarda 
üretilmiş ve kullanılmıştır. Yukarıda verilen bilgiler doğrultusunda gibi kimi zaman işçi sınıfının 
ayaklarını muhafaza etmeye yönelik kimi zaman mevsimsel şartlardan ayaklarını korumak kimi 
zamanda statü gereği ve ört adetler için evlerdeki yerini aldığı gözlemlenmiştir. Her toplumun 
kendine has bir üslupla geliştirdiği tahta pabuçlara ilgi sanayi devriminin ve teknolojinin gelişimi ile 
birlikte etkisi zayıflamış ve yok olmaya yüz tutmuştur. Günümüzde, ülkemizde ki takunya ve nalında 
olmak üzere tahta papuçlar artık çiftçilikte ve sanayide kullanımı bitmiş, sadece gelenek olarak 
kullanım aracına dönüşmüştür. Taleplerin asgariye inmesinden dolayı bu işin yaygın olan meslek 
alanı da birkaç babadan oğula geçen atölye hariç yok olmaya yüz tutmuştur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kaynakça 

Aristokrat Bakan- Güllü- WOJMUR World Journal of Multidisciplinary Research, 7(2), 2024,               
82-105 89 

Bossan, M, J.,(2007), The Art of the Shoes, Chine: Chine Printed, s.25. 

Charlotte, Y ve Davis, Y., (1997), Shoes, Boston: Houghton Miflın Company, s.20. 

Kanbak, A. (2021). Ayak giydirme sanatı (ayakkabı). Yüksek Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Güzel 
Sanatlar Enstitüsü. 

Kandal, A. M. (2020). Konya Müze ve özel koleksiyonlarında bulunan ayakkabı örneklerinin incelenmesi. 
Yüksek Lisans Tezi, Selçuk Üniversitesi, Konya 

O’Keeffe, L., (1996), Shoes, New York: Workman Publishing, s.10. 

Somçağ, H. (2014). Ayakkabı Dünyası Arşivindeki Kumaş Sayalı Geleneksel Ayakkabıların İncelenmesi, 
Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Ankara. 

Veziroğlu, H. M. (2021). Taraklı ayak yapısına sahip olan kadınların ayakkabı satın alma davranışları ve 
yaşanan problemler. Yüksek Lisans Tezi. Selçuk Üniversitesi, Konya 

 

https://shoemol.com/tr/blog/ayakkabi-modelleri/takunya-nedir-ve-neden-bu-kadar-populer, 15.09.2025. 

 

 





BÖLÜM 2

POP ART’IN PEMBESİ: ANDY WARHOL 
ÜZERİNDEN BİR OKUMA1

 

Nisa Kumru VELİOĞLU2 

1  Bu çalışma, yazarın Niğde Ömer Halisdemir  Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Güzel Sanatlar  Anabilim Dalı’nda, Doç. Dr. Öğr. 
ÜyesiŞemsi ALTAŞ’ın danışmanlığında yürütülmekte olan yüksek lisans tez çalışması kapsamında hazırlanmıştır.
2  Ömer Halisdemir Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Resim-İş Eğitimi, Yüksek Lisans Öğrencisi,   ORCID: https://orcid.org/0009-
0009-8584-888X



18

Nisa Kumru VELİOĞLUNisa Kumru VELİOĞLU

Resim sanatında renk kullanımı doğrudan izleyici ve eser arasında duygusal bağ yaratmaktadır. 
Rengin hissettirdiği anlam, farklı anlam boşluklarını doldurmaktadır. Eserlerde verilmek 
istenen mesaja hizmet eden renk, kendi dinamiğini diri tutmaktadır. Tabi bu noktada sanatçının 
yüzey üzerinde yarattığı kompozisyon biçimi renk kullanımı ile harmanlanmakta ve anlamlı bir 
bütün haline gelmektedir. Bu bütün, sanatçının kendi dünyasıyla kurduğu bağın doğrudan 
yansımasıdır. Söz konusu yansıma izleyici üzerinde bir büyü yaratmaktadır. Kaldı ki 
Baudelaire’nın da bahsettiği gibi, modern düşünceye göre saf sanat tam olarak böyle bir 
büyüdür aslında. Aynı anda sanat nesnesini ve izleyici konumundaki özneyi, hem sanatçının 
dışındaki dünyayı hem de sanatçıyı saran, ona düşler kurduran bir büyü oluşturmaktadır 
(2003:57). Büyüye hizmet eden ise rengin doğrudan kendi varlığıdır.  

Renk, resme nasıl bakmamızı sağlayan araçlardan biridir. Söz konusu bakışımız resimdeki 
renkler aracılığıyla şekillenir, izleyiciye estetik haz uyandırmasının yanı sıra iç ve dış dünyasına 
bir ayna tutmaktadır. Bireyin kendisiyle yüzleşmesine ve tanışmasına olanak sağlayarak kendi 
içindeki fikir ve düşüncelerden doğan saf sanatın var olmasına yardımcı olmaktadır. Bu saf 
sanat zihnimizden yansıyıp düşüncelerimizle şekillenirken fiziksel olarak da bir yaratma 
sürecine girilmektedir. ‘Biz sanat icra etmek için nesnelere dokunduğumuz ya da onları 
biçimlendirdiğimizde, dünyaya temas etmenin tecrübesini yaşıyoruz demektir. Gerçekten de 
böylelikle hali hazırdaki varlığımızı hissetmekteyiz. Yaratma doğal olarak vardır. İnsan 
yaratırken çizer ya da boyarken yeme içmeyi ve bazı ihtiyaçlarını bile iptal edebilir (Filiz, 
2016:174). Böyle bir yaratma süreci içerisine girildiğinde sanatçı, kendi iç yolculuğuna çıkarak 
aktarım gerçekleştirir. İçsel aktarımı en verimli şekilde gerçekleştirmek için farklı unsurların 
doğru ve etkili bir biçimde kullanılması gerekmektedir. İşte bu noktada bir eserde renklerin 
uyumu ve zıtlığı, anlatıyı güçlendirir ve izleyiciyi sanatçının dünyasına davet eder. Böylece 
sanat, bireyin kendini ifade etmesini sağlayan bir alan olmanın ötesine geçerek, izleyiciye 
estetik bir deneyim sunan güçlü bir anlatım aracına dönüşür. Tabi ki bu anlatım araçlarından 
birisi de rengin varlığıdır.  

 

ANDY WARHOL VE POP ART ANLAYIŞI  

1940 sonrası Amerika’da yükselişe geçen sanat hareketleri 1950’lerin sonlarına doğru Pop-
Art’ın ortaya çıkmasına neden olmuştur. Pop Art sanat hareketi, tüketim kültürünü, reklam 
imgelerini, popüler nesneleri sanatın içine taşıyan bir anlayış olarak kendisini göstermiştir. Bu 
hareket, sanatın yalnızca estetik bir deneyim sunan, derin anlamlar ve bakış açıları barındıran 
bir alan olmasının ötesine geçerek, gündelik hayatın sıradan veya popüler nesnelerini sanatsal 
bir dile dönüştürmeyi amaçlamıştır. Üstelik bunu da başararak reklam panolarını, gazete 
kupürlerini, tüketim ürünlerini sanatın nesnesi haline getirmişlerdir. Hatta sadece bunlarla 
kalmayıp ünlü reklam figürlerini, ışıltılı yaşantıyı bu akımın temel malzemeleri haline 
dönüştürmüşlerdir. Artık günlük hayatın bir parçasıdır, sanat. Çünkü seri üretim teknikleriyle 
çoğaltarak, sanatı daha ulaşılabilir kılmışlardır. Bu yaklaşım sanat tarihinde alışageldik bir tavır 
olan bireysel bir ifade biçiminden ziyade daha çok tüketim toplumunun bir yansıması olarak 
dönüşmüştür. Sanatın geleneksel kodlarıyla okuma yapabilmek imkansız hale gelmiştir. 
Gündelik görseller, popüler imgeler yeni ifade biçimi olarak karşımıza çıkmıştır. Çünkü 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

19

Resim sanatında renk kullanımı doğrudan izleyici ve eser arasında duygusal bağ yaratmaktadır. 
Rengin hissettirdiği anlam, farklı anlam boşluklarını doldurmaktadır. Eserlerde verilmek 
istenen mesaja hizmet eden renk, kendi dinamiğini diri tutmaktadır. Tabi bu noktada sanatçının 
yüzey üzerinde yarattığı kompozisyon biçimi renk kullanımı ile harmanlanmakta ve anlamlı bir 
bütün haline gelmektedir. Bu bütün, sanatçının kendi dünyasıyla kurduğu bağın doğrudan 
yansımasıdır. Söz konusu yansıma izleyici üzerinde bir büyü yaratmaktadır. Kaldı ki 
Baudelaire’nın da bahsettiği gibi, modern düşünceye göre saf sanat tam olarak böyle bir 
büyüdür aslında. Aynı anda sanat nesnesini ve izleyici konumundaki özneyi, hem sanatçının 
dışındaki dünyayı hem de sanatçıyı saran, ona düşler kurduran bir büyü oluşturmaktadır 
(2003:57). Büyüye hizmet eden ise rengin doğrudan kendi varlığıdır.  

Renk, resme nasıl bakmamızı sağlayan araçlardan biridir. Söz konusu bakışımız resimdeki 
renkler aracılığıyla şekillenir, izleyiciye estetik haz uyandırmasının yanı sıra iç ve dış dünyasına 
bir ayna tutmaktadır. Bireyin kendisiyle yüzleşmesine ve tanışmasına olanak sağlayarak kendi 
içindeki fikir ve düşüncelerden doğan saf sanatın var olmasına yardımcı olmaktadır. Bu saf 
sanat zihnimizden yansıyıp düşüncelerimizle şekillenirken fiziksel olarak da bir yaratma 
sürecine girilmektedir. ‘Biz sanat icra etmek için nesnelere dokunduğumuz ya da onları 
biçimlendirdiğimizde, dünyaya temas etmenin tecrübesini yaşıyoruz demektir. Gerçekten de 
böylelikle hali hazırdaki varlığımızı hissetmekteyiz. Yaratma doğal olarak vardır. İnsan 
yaratırken çizer ya da boyarken yeme içmeyi ve bazı ihtiyaçlarını bile iptal edebilir (Filiz, 
2016:174). Böyle bir yaratma süreci içerisine girildiğinde sanatçı, kendi iç yolculuğuna çıkarak 
aktarım gerçekleştirir. İçsel aktarımı en verimli şekilde gerçekleştirmek için farklı unsurların 
doğru ve etkili bir biçimde kullanılması gerekmektedir. İşte bu noktada bir eserde renklerin 
uyumu ve zıtlığı, anlatıyı güçlendirir ve izleyiciyi sanatçının dünyasına davet eder. Böylece 
sanat, bireyin kendini ifade etmesini sağlayan bir alan olmanın ötesine geçerek, izleyiciye 
estetik bir deneyim sunan güçlü bir anlatım aracına dönüşür. Tabi ki bu anlatım araçlarından 
birisi de rengin varlığıdır.  

 

ANDY WARHOL VE POP ART ANLAYIŞI  

1940 sonrası Amerika’da yükselişe geçen sanat hareketleri 1950’lerin sonlarına doğru Pop-
Art’ın ortaya çıkmasına neden olmuştur. Pop Art sanat hareketi, tüketim kültürünü, reklam 
imgelerini, popüler nesneleri sanatın içine taşıyan bir anlayış olarak kendisini göstermiştir. Bu 
hareket, sanatın yalnızca estetik bir deneyim sunan, derin anlamlar ve bakış açıları barındıran 
bir alan olmasının ötesine geçerek, gündelik hayatın sıradan veya popüler nesnelerini sanatsal 
bir dile dönüştürmeyi amaçlamıştır. Üstelik bunu da başararak reklam panolarını, gazete 
kupürlerini, tüketim ürünlerini sanatın nesnesi haline getirmişlerdir. Hatta sadece bunlarla 
kalmayıp ünlü reklam figürlerini, ışıltılı yaşantıyı bu akımın temel malzemeleri haline 
dönüştürmüşlerdir. Artık günlük hayatın bir parçasıdır, sanat. Çünkü seri üretim teknikleriyle 
çoğaltarak, sanatı daha ulaşılabilir kılmışlardır. Bu yaklaşım sanat tarihinde alışageldik bir tavır 
olan bireysel bir ifade biçiminden ziyade daha çok tüketim toplumunun bir yansıması olarak 
dönüşmüştür. Sanatın geleneksel kodlarıyla okuma yapabilmek imkansız hale gelmiştir. 
Gündelik görseller, popüler imgeler yeni ifade biçimi olarak karşımıza çıkmıştır. Çünkü 

Giderer’in de bahsettiği gibi, resimlerde imge, yansıtma, illüzyon her şey vardır; fakat sanatçı, 
içerik, düş, his ve yoğunluk kaybolma noktasına gelmiştir. Baudrillard’ın söylediği türden 
simülakr bir evren vardır. Bütün düzenlerin iç içe geçtiği, illüzyon ve fantazm oyunu oyununun 
kurulduğu bir dünya yaratılmaktadır (2011, s.29). Gerçekliğin yeri almış olan kurgusal düzen 
merkeze yerleşmiştir. Sanat ve sanatçı kavramları derin bir sarsılma yaşayarak, kendisini 
yeniden kurgulamıştır. Böylelikle tüketim nesnesi olarak sanat kendisini var etmiştir. Seri 
üretim ile çoğalabilen eserler artık özgünlüğün yerini almıştır. Erişilebilirlik, tekrara dayalı 
çoğaltılabilirlik sanatsal üretimin araçlarından biri haline gelmiştir. Warhol’un eserleri tam 
olarak böyle bir üretimin karşılığıdır. Dolayısıyla artık sanatçının eseri, içsel bir yolculuk yerine 
seri üretimle tekrarlanabilen, pazarlanıp satılabilen ve her an tüketilebilen bir nesne haline 
gelmiştir. Böylelikle trans-estetik dediğimiz yani eşit estetik düzeye indirdiğimiz, estetiğin artık 
tüketim süreçleri ile iç içe geçtiği bir süreç başlamıştır. İşte belki de bu nedenle Warhol makine 
olmayı fazlasıyla istemiştir. Lynton’da bu duruma işaret ederek, Warhol’un bir makine olmayı 
istediğini hatta sanatçının her şeyi bir makine gibi yapmasının tüm nedeninin bu olduğundan 
bahsetmektedir. Çünkü Warhol’a göre, herkes birbirinin benzeri olduğu zaman korkunç bir 
sonuç ortaya çıkacaktır (1982, s.302). Gerçekten de tamamen öyle. Birbirine benzeyen, 
kopyalanmış sayısız imgeler yığını. Peki, ne anlatıyor? Bu sorunun cevabı oldukça açık; hiçbir 
şey. Warhol’un yüzeyleri, filmleri ve nesneleri her ne kadar ardında hiçbir şey anlatmıyor gibi 
dursa da sanatın temel kodlarını eleştirmektedir. Warhol’un sanat anlayışı, geleneksel anlamda 
süregelen insanın el becerisini ve duygusal anlatım biçimini devre dışı bırakmaktadır. Bunun 
yerine tamamen seri düzende eser üretimini desteklemektedir. El becerisini bir kenara atan, 
tekrarlanabilir sanat anlayışının kapısını açmıştır. Yeni bir sanat anlayışının temsilidir. 
Warhol’un serigrafi tekniğini tercih etmesi tamamen bundan kaynaklıdır. Durmadan kendini 
hatırlatan yüzeyler, hiçbir his çağrıştırmayan imgeler, tekrarlar ve üreyen nesneler. Modern 
dünyanın seri üretim mantığıyla uyumlu bir çalışma yöntemidir. Warhol’a göre sanat artık 
bireysel, özgün ve salt yaratıcılık ürünü olmaktan çıkmıştır. Galerilere, müzelere yerleştirilmiş 
olan eşsiz eseler yerine tüketim kültürüne ait nesneler dolaşımdadır. Sistematik ve fabrikasyon 
nesneler el emeğinin önüne geçmiştir. Sanatçı üretim makinasına dönüşmüştür. Buna bağlı 
olarak eserlerde ki ruhsallık ve tinsellik gibi kavramlar rafa kaldırılmıştır. Artık görünen neyse 
anlatılan da doğrudan o dur, başka bir anlam bulunmamaktadır. Bu durum sanatın temel 
normları açısından ciddi bir kırılmadır ve Andy Warhol’un üretimleriyle somutluk kazanmıştır.  

 Sanatın değişen dinamikleri sanatçının pozisyonunu da farklı noktaya getirmiştir. 
Sanatçı bireyin iç dünyasını yansıttığı bir alan olarak görülmemeye başlamış; bunun yerine, 
toplumun tüketim alışkanlıkları, medya imgeleri ve kültürel normları sanatın doğrudan 
malzemesi hâline gelmiştir. Bu anlayış ışığında bakıldığında, sanatçının parçasını taşıyan 
“biricik” eser anlayışı da sarsılmaya başlamıştır. Çünkü Benjamin bağlamında biriciklik 
meselesini açacak olursak,  “hakiki”  sanat yapıtının biriciklik değeriyle aslında anlatılmak 
istenen ilk kullanım değerine de kaynaklık etmiş olacaktır. Bu değer kutsal bir törene tanıklık 
halidir fakat dinden bağımsız bir kutsallıktır (2002, s.55). Böyle bir kutsallık seri üretim yoluyla 
anlamsız hale gelmiştir. Sanat eserinin teknik yollarla yeniden üretilebildiği çağda aura 
değersizleşmiştir. Değerin ortadan kalkması sanat yapıtının konumunu ve işlevini tamamen 
değiştirmiştir. İşte tam olarak bu noktada Warhol, bu yeni dönemin en çarpıcı temsilcilerinden 
biri olarak, sanat üretiminde tinselliği ve beceriyi bilinçli biçimde arka plana itmiştir. 



20

Nisa Kumru VELİOĞLU

Warhol’un özellikle serigrafi tekniğini kullanması da bu anlayışla doğrudan ilişkilidir. Aynı 
imgeyi sonsuz şekilde yeniden üretmesini sağlayan bu yöntem, sanat yapıtının benzersizliğini 
sorgulayan bir araç haline gelmiştir. Bu tercihiyle Warhol, yeni modern dünyanın gerek üretim 
gerekse tüketim mantığıyla uyuşan sanat üretimini savunmuştur. Tıpkı günümüz 
fabrikalarından çıkan üretimler gibi onun imgeleri de çoğaltılabilir, tekrar edilebilir 
durumdadır. Kaldı ki Giderer’de bu düşünceyi destekleyerek, Edward Lucie-Smith, pop 
resminin en önemli yanının stil düşüncesini ortadan kaldırmak olduğunu ileri sürmüştür. Bu 
özelliğin Warhol’un resimlerinde açıkça görüldüğünü belirten Smith onun “el yapımı yapıtı” 
düşüncesini ortadan kaldırmak istediğini söylemiştir (Giderer, s.142, 2003). Bu değerlendirme 
ile aslında Warhol’un yalnızca teknik bir dönüşüm yaratmadığını, aynı zamanda sanata dair 
temel varsayımları kökten sarsan bir tavır geliştirdiğini ortaya koymaktadır. Bu tavır 1960 
Amerika’sının kapitalist üretim ve tüketim kültürünü de göstermektedir. Reklamlar, televizyon 
yıldızları, magazin kültürü ve ünlü figürlerin kitleler üzerindeki algısı, gündelik yaşamın 
sıradan göstergeleri hâline gelmiştir. Warhol bu kültürel malzemeleri doğrudan alıp sanat 
nesnesi haline getirmiştir. Sanat ile yaşam arasındaki çizgiyi tamamen kaldırmıştır. Sanatın 
artık gizli anlamlar anlatması gerekmemektedir. Dolaşımda olan tüketim nesneleri sanatçının 
mevcut malzemesidir. Sanatçının bireyselliği yerini fabrika yöneticisine dönüştürmüştür. Bu 
nedenle Warhol’un sanatı modern yaşamın tüketim kültürüne ait ironik bir ifade sunmaktadır.  
Warhol, bu yaklaşımıyla sanatın ekonomisi üzerine doğrudan bir yorumda bulunmaktadır. 
“Piyasa sanatı, sanat’ın ardında gelen aşamadır. Ben bu işe ticari sanatçı olarak başladım ve 
piyasa sanatçısı olarak bitirmek istiyorum. Adına ister “sanat” densin ister başka bir şey, bu işi 
yaptıktan sonra piyasa sanatına yöneldim” (Kuspit, 2006, s.161). Bu ifadede de görüldüğü gibi 
Warhol, sanatı ile piyasa arasındaki ilişkiyi saklamayı tercih etmek yerine bu bağı birleştirir ve 
normalleştirir. Burada açık bir ifşa vardır. Sanat eseri pazarlanabilir ve tüketilebilir bir meta 
hâline gelmiştir. Böyle bir davranış biçimi çağın getirdiği koşulara uygun bir tutumdur. Çünkü 
sanat ve piyasa iç içe geçmiş bir yapı haline gelmiştir. Dolayısıyla sanat tarihi boyunca 
gördüğümüz dehasıyla anlam yaratan sanatçı imgesi yerini, dönemin sosyo-ekonomik 
dinamiklerini tanıyan, hatta bu dinamikleri kendi lehine kullanan bir sanatçı rolüne bırakmıştır. 
Warhol bu yeni sanatçı rolünün öncüsüdür. Popüler, reklam ve pazarlama kültürüne hakim, 
görünürlüğü strateji haline getirmiş bir figürdür. Warhol’un bu tavrı, yalnızca pop art’ın değil, 
aynı zamanda çağdaş sanatın genel karakterinin de dönüşümüne işaret etmektedir. Bu dönüşüm, 
sanatçının toplumsal konumunu ve sanatın kendisini tamamen etkilemiştir. Kökten bir 
değişimdir söz konusu olan.  

Değişen yaşam biçimleri ve sanatın dönüşümü kaçınılmazdır. Artık sanat, olması gerekenden 
de fazla yapay ve yüzeyseldir. “Postmodern nihilizmin bu eksiksiz ifadesi, sanatın kendine olan 
inancını neden kaybettiğini açıklar: Duygusal ve varoluşsal derinliğini yitirmiştir ve böyle bir 
derinliğe sahip olmak için bir neden görmemektedir. Artık derinlere dalmak istemez-zaten 
yaşamda derinlik olduğuna da inanmaz ve yaşamda derinlik olduğuna inansa bile bu derinliğin 
baskısına dayanma gücü yoktur-bu nedenle risksiz Post sanat haline gelmiştir, inandırıcılığını 
yitirmemek içinde yapay bir yaşam deneyimine dayanmaktadır” (Kuspit, 2006, s. 165). İşte tam 
olarak böyle bir sanat anlayışına sahiptir Warhol. Onun sanatı, yaşamın yüzeyselleşmesine 
birebir karşılık gelir. Reklam ve görsel içerik bombardımanı içerisinde, anlam artık bir 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

21

Warhol’un özellikle serigrafi tekniğini kullanması da bu anlayışla doğrudan ilişkilidir. Aynı 
imgeyi sonsuz şekilde yeniden üretmesini sağlayan bu yöntem, sanat yapıtının benzersizliğini 
sorgulayan bir araç haline gelmiştir. Bu tercihiyle Warhol, yeni modern dünyanın gerek üretim 
gerekse tüketim mantığıyla uyuşan sanat üretimini savunmuştur. Tıpkı günümüz 
fabrikalarından çıkan üretimler gibi onun imgeleri de çoğaltılabilir, tekrar edilebilir 
durumdadır. Kaldı ki Giderer’de bu düşünceyi destekleyerek, Edward Lucie-Smith, pop 
resminin en önemli yanının stil düşüncesini ortadan kaldırmak olduğunu ileri sürmüştür. Bu 
özelliğin Warhol’un resimlerinde açıkça görüldüğünü belirten Smith onun “el yapımı yapıtı” 
düşüncesini ortadan kaldırmak istediğini söylemiştir (Giderer, s.142, 2003). Bu değerlendirme 
ile aslında Warhol’un yalnızca teknik bir dönüşüm yaratmadığını, aynı zamanda sanata dair 
temel varsayımları kökten sarsan bir tavır geliştirdiğini ortaya koymaktadır. Bu tavır 1960 
Amerika’sının kapitalist üretim ve tüketim kültürünü de göstermektedir. Reklamlar, televizyon 
yıldızları, magazin kültürü ve ünlü figürlerin kitleler üzerindeki algısı, gündelik yaşamın 
sıradan göstergeleri hâline gelmiştir. Warhol bu kültürel malzemeleri doğrudan alıp sanat 
nesnesi haline getirmiştir. Sanat ile yaşam arasındaki çizgiyi tamamen kaldırmıştır. Sanatın 
artık gizli anlamlar anlatması gerekmemektedir. Dolaşımda olan tüketim nesneleri sanatçının 
mevcut malzemesidir. Sanatçının bireyselliği yerini fabrika yöneticisine dönüştürmüştür. Bu 
nedenle Warhol’un sanatı modern yaşamın tüketim kültürüne ait ironik bir ifade sunmaktadır.  
Warhol, bu yaklaşımıyla sanatın ekonomisi üzerine doğrudan bir yorumda bulunmaktadır. 
“Piyasa sanatı, sanat’ın ardında gelen aşamadır. Ben bu işe ticari sanatçı olarak başladım ve 
piyasa sanatçısı olarak bitirmek istiyorum. Adına ister “sanat” densin ister başka bir şey, bu işi 
yaptıktan sonra piyasa sanatına yöneldim” (Kuspit, 2006, s.161). Bu ifadede de görüldüğü gibi 
Warhol, sanatı ile piyasa arasındaki ilişkiyi saklamayı tercih etmek yerine bu bağı birleştirir ve 
normalleştirir. Burada açık bir ifşa vardır. Sanat eseri pazarlanabilir ve tüketilebilir bir meta 
hâline gelmiştir. Böyle bir davranış biçimi çağın getirdiği koşulara uygun bir tutumdur. Çünkü 
sanat ve piyasa iç içe geçmiş bir yapı haline gelmiştir. Dolayısıyla sanat tarihi boyunca 
gördüğümüz dehasıyla anlam yaratan sanatçı imgesi yerini, dönemin sosyo-ekonomik 
dinamiklerini tanıyan, hatta bu dinamikleri kendi lehine kullanan bir sanatçı rolüne bırakmıştır. 
Warhol bu yeni sanatçı rolünün öncüsüdür. Popüler, reklam ve pazarlama kültürüne hakim, 
görünürlüğü strateji haline getirmiş bir figürdür. Warhol’un bu tavrı, yalnızca pop art’ın değil, 
aynı zamanda çağdaş sanatın genel karakterinin de dönüşümüne işaret etmektedir. Bu dönüşüm, 
sanatçının toplumsal konumunu ve sanatın kendisini tamamen etkilemiştir. Kökten bir 
değişimdir söz konusu olan.  

Değişen yaşam biçimleri ve sanatın dönüşümü kaçınılmazdır. Artık sanat, olması gerekenden 
de fazla yapay ve yüzeyseldir. “Postmodern nihilizmin bu eksiksiz ifadesi, sanatın kendine olan 
inancını neden kaybettiğini açıklar: Duygusal ve varoluşsal derinliğini yitirmiştir ve böyle bir 
derinliğe sahip olmak için bir neden görmemektedir. Artık derinlere dalmak istemez-zaten 
yaşamda derinlik olduğuna da inanmaz ve yaşamda derinlik olduğuna inansa bile bu derinliğin 
baskısına dayanma gücü yoktur-bu nedenle risksiz Post sanat haline gelmiştir, inandırıcılığını 
yitirmemek içinde yapay bir yaşam deneyimine dayanmaktadır” (Kuspit, 2006, s. 165). İşte tam 
olarak böyle bir sanat anlayışına sahiptir Warhol. Onun sanatı, yaşamın yüzeyselleşmesine 
birebir karşılık gelir. Reklam ve görsel içerik bombardımanı içerisinde, anlam artık bir 

derinlikten değil, tekrarlar üzerinden inşa edilmektedir. Warhol da bu durumu kabullenmiş, 
hatta kabullenmemin de ötesinde doğrudan sanatının merkezine satın alarak yerleştirmiştir.  

Warhol bu şekilde suni bir yaşam vaat etmektedir. Vaat ettiği gerçeklik gerçek değildir fakat 
bir başka açıdan bakacak olursak da hayatın doğrudan içerisindedir. Dolaşımdadır. Bu noktada 
Jean Baudrillard’a göre; “Andy Warhol‟un görüntüleri, sıradan bir dünyanın yansıması 
özelliğinden öteye gidemediklerinden dolayı sıradan görüntüler değildir; sıradan olmalarının 
nedeni, bunlara yorum katacak bir öznenin bulunmamasından kaynaklanmalıdır. Bunlar 
görüntünün en küçük bir figüratif değişiklik olmaksızın saf figürasyon düzeyine 
yükselmesinden ortaya çıkmışlardır. Aşkınlık ortadan kalkar, ama bunlar her türlü doğal 
anlamını yitirerek yapay ışığın tüm gücüyle boşlukta göz kamaştıran göstergenin gücüne 
yükselirler” (Baudrillard, 1998:93). Artık sanat yalnızca bir şeyin temsili olmaktan çıkmış; 
kendinin ifadesi olarak ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla “aşkınlığın ortadan kalkması” vurgusu ile 
bahsedilen, sanatın artık bir öze ya da hakikate yönelerek dışa taşması, kendisini dışlaştırması 
ortadan kalmıştır. Bu noktada aşkınlık meselesini Sartre ile açacak olursak, kendinden 
sıyrılmadır. Başka bir deyişle eksiklik olmalıdır, kendisinin –sızlığı olmalıdır (2011, s.150). İşte 
bu nedenlerden dolayı Warhol’un üretimleri, izleyiciyi bir gerçekliğe yönlendirme iddiası 
taşımaz; onun yerine göz alıcı bir yüzeyde, doğrudan görünenin gücüyle var olurlar.  

Warhol’un kendisini durmadan tekrar eden imgeleri, örneğin Marilyn Monroe ya da Campbell 
çorba kutuları, temsil ettikleri şeylerin dışında veya ötesinde başka bir anlam taşımazlar. 
Taşımalarına da gerek yoktur. Yani artık ne Marilyn Monroe’nun popülerliğine, ne de 
Campbell çorbalarının içeriğine dair bir şey bilmemize gerek yoktur. Onlar zaten imgelem 
dünyamızda karşılıkları olan şeylerdir. Warhol onlara sunmaları için yeni bir alan açmıştır. 
Peki, buna gerçekten gerek var mıdır? Aslında bakılırsa aynı etkiyi de sağlamamaktadır. 
Blessing’ e göre, korkunç bir resmi tekrar ve tekrar gördüğünde, gerçekten herhangi bir etkisi 
veya ürperti yaratmamaktadır (Blessing, 2009). Dolayısıyla sayısız şekilde gördüğümüz 
Marilyn Monroe ve Campbell çorba kutularının ilk karşılaşmamızdaki etkisi törpülenmiştir. 
Şok edici, çarpıcı ya da duygusal anlamda tetikleyici olan görüntüler bile, yeterince 
tekrarlandığında sıradanlaşır. Bu durum ise imgelerle bir bağ kurmamıza değil, onlardan 
uzaklaşmamıza neden olur. Çünkü sıradan olanı görmenin verdiği bir isteksizlik vardır. Daha 
önce gördüğümüz her şey yine oradadır ve artık hiçbir şey bizi sarsmamaktadır. Görüntü tüm 
gücüyle oradadır, imge varlığını diretmektedir fakat etkisi ortadan kalkmıştır. İşte Warhol’un 
sanatı da tam olarak bu çelişki üzerine kurulmuştur. Parlayan, çoğaltılan ama hissizleşmiş hatta 
ve hatta çoğaltılmış olmanın verdiği yorgun imgeler. Söyleyecek pek bir şeyi de kalmamıştır 
bu nedenle.  

Warhol’un imge havuzu oldukça zengindir. Sanatçı sadece tüketim kültürüne ait imgeleri değil, 
aynı zamanda birçok ünlü sanatçının klasik eserlerini de pop art estetiğiyle yeniden 
şekillendirerek, sanatın anlamını ve işlevini köklü bir şekilde dönüştürmüştür. Böylece hem 
popüler kültürle hem de geleneksel sanatla ilişkiler kurmuştur. Bu ilişki yeni bir sanat 
anlayışının en önemli argümanıdır. ‟1970 li yılların sonunda ve 1980 li yılların başında Andy 
Warhol, popüler kültürden imgeler kullanarak gerçekleştirdiği uygulamalarını, bu defa benzer 
bir biçimde ünlü sanat yapıtlarını kullanarak ortaya koymuştur. Matisse’in çiçek figürlerini, 
Munch’un Çığlığını, Leonardo’nun Son Akşam Yemeğini ve Mona Lisa’sını; Cranach, 



22

Nisa Kumru VELİOĞLU

Raphael, Ucello, De Chirico, Picasso, yapıtlarının yanında bir de Sandro Botticelli’nin sanat 
tarihinde iz bırakan “Venüs‟ün Doğuşu” yapıtlarını alıntılamıştır. Küratör Laszlo Glozer‟in 
dediği gibi; “Andy Warhol tarihi yapıtları kendi içeriğinden kaldırıp, günümüzdeki bir noktada 
asılı duran bir duruma getirmektedir” (Thames ve Hudson, 2004, s.82). Warhol, bu tarihi 
yapıtları yalnızca estetik bir imge olarak kullanmamış, onların doğrudan anlaşılan 
anlamlarından arındırarak daha çağdaş bir çerçevede sunmuştur. Söz konusu bu sunuş şekli 
içerikten ziyade biçime, görselliğe ve dolayısıyla doğrudan anlaşılan yüzeye odaklanmamızı 
sağlamıştır. Sanat tarihi boyunca süregelen anlayış derinlikli bir içeriğe ait anlatıyı savunurken, 
Warhol'un sanatı söz konusu tüm ihtimalleri kenara atmaktadır. O, sanatın olası anlamlarını 
sorgulamakla kalmaz, aynı zamanda bu anlamları ortadan kaldırıp yerle bir etmektedir. Hatta 
imgeleri yalnızca durmadan tüketilebilir ve harcanabilir bir nesne olarak sunmaktadır. İşte belki 
de bu nedenlerden dolayı Warhol’un yapıtlarında, sanatın derinlikli bir anlatım ve bireysel 
anlam taşıyan deneyim olma özelliği ortadan kalkmaktadır.  

Warhol geleneksel sanat anlayışına büyük bir savaş açmış ve işleyen dinamiklerine bomba 
koymuştur. Bu tavır, geleneksel sanat yapıtlarının özünden arınmasına neden olmuştur. Böylece 
imgelerinde görünüş gücünü vurgulayan anlayış öne çıkmıştır. Warhol ile birlikte anlamın 
anlamsız hale gelmiştir. Anlam yerini yüzeyi dolduran biçimlere dönüşmüştür. Dönüşümün 
genel adı ise tüketim dünyasıdır.  Tüketim dünyasına ait bu parçalar, izleyicilere yalnızca estetik 
bir deneyim sunmanın ötesine geçmemektedir. Geçmişin anlam havuzuna ilişkin bir çağrışıma 
artık gerek yoktur. Çünkü Warhol, sanatın anlamını modern yaşamın tüketim kültürüne entegre 
etmiştir. Yeni bir tanımlama ve yaklaşım biçimi.  ‘Warhol, Amerikan tüketim kültürünü ve 
reklam estetiğini sanatına taşıyan en önemli figürlerden biridir. Reklamlar, ambalajlar ve ticari 
grafiklerde sıkça kullanılan parlak renkler, Warhol’un sanatının temel bileşenlerinden biri 
olmuştur (Gopnik, 2020) Burada Warhol, sanatını sadece anlamsal açıdan değiştirmekle 
kalmayıp aynı zamanda etkili olabilmesi için görsel açıdan zenginleştirtirerek modern tüketim 
dünyasının en temel öğelerinden birini sanatsal bir ifadenin merkezine yerleştirmiştir. Warhol, 
parlak ve dikkat çekici renklerle sıradan nesneleri ve popüler imgeleri estetik bir biçimde 
yüceltirken, bu renklerin içerdiği duygusal ve kültürel anlamları derinlemesine sorgulamıştır.  

Warhol için renk, kültüren kodların karşılığıdır. Belki de bu nedenle kullanılan renkler, sadece 
birer estetik seçim olmaktan çıkıp, kültürel tüketimin simgelerine dönüşmüştür. Warhol’un 
sanatı kapitalist anlayışın görsel dilidir. Warhol, bu renklerle izleyiciyi sadece görsel bir şoka 
uğratmakla kalmamış, aynı zamanda tüketim toplumunun yüzeysel parlaklığını gözümüze 
sokmuştur. Parlak renkler, görünenin ötesinde ki boşlukları ve eksiklikleri ise ortaya 
çıkarmıştır. Gündeme gelmiş olan her bir renk, sıradan bir ürünü yüceltmenin ötesinde, 
izleyicinin bu kültürel imgeleri nasıl algıladığını ve nasıl anlamlandırdığını sorgulamaya 
yönlendirmiştir. Onun renk kullanımı, görsel tüketim kültürüne ait imgelerin, daha derin bir 
sorgulama ve eleştiri alanı yaratmasını sağlar. Warhol’un pembe tonlarını sıkça kullanması, 
özellikle tüketim nesnelerini sanatın merkezine taşıdığı Campbell’s Soup Cans ve Coca-Cola 
gibi ikonik eserlerinde dikkat çeker (MoMA, 2012). Onun sanatında pembe rengin kullanımına 
bakacak olursak, sıradan ve günlük hayatta yer alan nesneleri yüceltirken, aynı zamanda bu 
nesnelerin tüketime dayalı ve yüzeysel doğasını da gözler önüne sermektedir. Warhol, pembe 
tonlarıyla, izleyiciyi reklamların ve kitlesel tüketimin renkli dünyasına çekerken, aynı zamanda 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

23

Raphael, Ucello, De Chirico, Picasso, yapıtlarının yanında bir de Sandro Botticelli’nin sanat 
tarihinde iz bırakan “Venüs‟ün Doğuşu” yapıtlarını alıntılamıştır. Küratör Laszlo Glozer‟in 
dediği gibi; “Andy Warhol tarihi yapıtları kendi içeriğinden kaldırıp, günümüzdeki bir noktada 
asılı duran bir duruma getirmektedir” (Thames ve Hudson, 2004, s.82). Warhol, bu tarihi 
yapıtları yalnızca estetik bir imge olarak kullanmamış, onların doğrudan anlaşılan 
anlamlarından arındırarak daha çağdaş bir çerçevede sunmuştur. Söz konusu bu sunuş şekli 
içerikten ziyade biçime, görselliğe ve dolayısıyla doğrudan anlaşılan yüzeye odaklanmamızı 
sağlamıştır. Sanat tarihi boyunca süregelen anlayış derinlikli bir içeriğe ait anlatıyı savunurken, 
Warhol'un sanatı söz konusu tüm ihtimalleri kenara atmaktadır. O, sanatın olası anlamlarını 
sorgulamakla kalmaz, aynı zamanda bu anlamları ortadan kaldırıp yerle bir etmektedir. Hatta 
imgeleri yalnızca durmadan tüketilebilir ve harcanabilir bir nesne olarak sunmaktadır. İşte belki 
de bu nedenlerden dolayı Warhol’un yapıtlarında, sanatın derinlikli bir anlatım ve bireysel 
anlam taşıyan deneyim olma özelliği ortadan kalkmaktadır.  

Warhol geleneksel sanat anlayışına büyük bir savaş açmış ve işleyen dinamiklerine bomba 
koymuştur. Bu tavır, geleneksel sanat yapıtlarının özünden arınmasına neden olmuştur. Böylece 
imgelerinde görünüş gücünü vurgulayan anlayış öne çıkmıştır. Warhol ile birlikte anlamın 
anlamsız hale gelmiştir. Anlam yerini yüzeyi dolduran biçimlere dönüşmüştür. Dönüşümün 
genel adı ise tüketim dünyasıdır.  Tüketim dünyasına ait bu parçalar, izleyicilere yalnızca estetik 
bir deneyim sunmanın ötesine geçmemektedir. Geçmişin anlam havuzuna ilişkin bir çağrışıma 
artık gerek yoktur. Çünkü Warhol, sanatın anlamını modern yaşamın tüketim kültürüne entegre 
etmiştir. Yeni bir tanımlama ve yaklaşım biçimi.  ‘Warhol, Amerikan tüketim kültürünü ve 
reklam estetiğini sanatına taşıyan en önemli figürlerden biridir. Reklamlar, ambalajlar ve ticari 
grafiklerde sıkça kullanılan parlak renkler, Warhol’un sanatının temel bileşenlerinden biri 
olmuştur (Gopnik, 2020) Burada Warhol, sanatını sadece anlamsal açıdan değiştirmekle 
kalmayıp aynı zamanda etkili olabilmesi için görsel açıdan zenginleştirtirerek modern tüketim 
dünyasının en temel öğelerinden birini sanatsal bir ifadenin merkezine yerleştirmiştir. Warhol, 
parlak ve dikkat çekici renklerle sıradan nesneleri ve popüler imgeleri estetik bir biçimde 
yüceltirken, bu renklerin içerdiği duygusal ve kültürel anlamları derinlemesine sorgulamıştır.  

Warhol için renk, kültüren kodların karşılığıdır. Belki de bu nedenle kullanılan renkler, sadece 
birer estetik seçim olmaktan çıkıp, kültürel tüketimin simgelerine dönüşmüştür. Warhol’un 
sanatı kapitalist anlayışın görsel dilidir. Warhol, bu renklerle izleyiciyi sadece görsel bir şoka 
uğratmakla kalmamış, aynı zamanda tüketim toplumunun yüzeysel parlaklığını gözümüze 
sokmuştur. Parlak renkler, görünenin ötesinde ki boşlukları ve eksiklikleri ise ortaya 
çıkarmıştır. Gündeme gelmiş olan her bir renk, sıradan bir ürünü yüceltmenin ötesinde, 
izleyicinin bu kültürel imgeleri nasıl algıladığını ve nasıl anlamlandırdığını sorgulamaya 
yönlendirmiştir. Onun renk kullanımı, görsel tüketim kültürüne ait imgelerin, daha derin bir 
sorgulama ve eleştiri alanı yaratmasını sağlar. Warhol’un pembe tonlarını sıkça kullanması, 
özellikle tüketim nesnelerini sanatın merkezine taşıdığı Campbell’s Soup Cans ve Coca-Cola 
gibi ikonik eserlerinde dikkat çeker (MoMA, 2012). Onun sanatında pembe rengin kullanımına 
bakacak olursak, sıradan ve günlük hayatta yer alan nesneleri yüceltirken, aynı zamanda bu 
nesnelerin tüketime dayalı ve yüzeysel doğasını da gözler önüne sermektedir. Warhol, pembe 
tonlarıyla, izleyiciyi reklamların ve kitlesel tüketimin renkli dünyasına çekerken, aynı zamanda 

bu dünyaların ardındaki boşlukları ve anlam kaybını sorgulamaktadır. Pembe, izleyici 
penceresinden bakacak olursak göz alıcıdır. Hatta Warhol’un sanatında olduğu gibi, çoğu 
zaman parlak bir yüzeyin ardında hiçbir anlam barındırmamaktadır. Anlam derinliği açısından 
zengin olmayan bir durumdur söz konusu olan.  Bu renk, sadece reklam ve tüketim kültürünün 
görünür kısmını değil, aynı zamanda o görünürlüklerin arkasındaki yapaylık ve boşlukları da 
açığa çıkarır. Dolayısıyla Warhol, pembeyle hem bir cazibe oluşturur hem de bu cazibenin 
içindeki anlamsızlığı, ruhsuzluğu ortaya koyar. Her parıltı ve her ışıltılı ton, sanki kapitalizmin 
cazip maskesinin ardındaki yalnızca boş bir gösterişi, derinlikten yoksun bir yüzeyin varlığını 
sergiler. Warhol’un sanatındaki pembe, tıpkı modern toplumun yüzeysel değerleri gibi, her 
şeyin daha parlak ve dikkat çekici görünmesini sağlar. Warhol’un eserlerinde pembe, özellikle 
feminenlikle ve popüler güzellik ikonlarıyla ilişkilendirilmiştir (Rubenstein, 2012). Pembe, 
geleneksel olarak kadınsılık, zarafet ve güzellik ile özdeşleşmiş bir renktir ve Warhol, bu renk 
tonunu kullanarak kadın figürlerini ve popüler kültürün ikonlaşmış sembollerini daha da 
yücelterek, toplumsal cinsiyet ve güzellik anlayışlarını sorgulamıştır. Warhol, Marilyn Monroe 
gibi popüler güzellik ikonlarını pembe ile resmederken, bu ikonların yüzeysel cazibesini ve 
tüketim kültüründeki yerini vurgular.  

Pembe, bir yandan feminenliğin simgesi olarak dikkat çekerken, diğer yandan bu simgelerin 
kapitalizmle iç içe geçmiş olan boş ve yapay doğasını da gözler önüne serer. Warhol, renkleri 
ve imgeleri kullanarak, güzellik ve feminenlik gibi kavramların nasıl pazarlanabilir, 
tüketilebilir ve sıradanlaştırılabilir hale geldiğini izleyicinin gözler önüne serer. Marilyn 
Monroe portrelerinde pembe, onun hem çekici hem de yapay bir imaj olarak sunulmasını 
pekiştirir (Crow, 2014) Warhol, pembe ile Monroe’nun güzelliğini yüceltirken, aynı zamanda 
bu güzelliğin kapitalist toplumda nasıl bir meta hâline geldiğini ve tüketimin bir aracı olarak 
nasıl kullanıldığını gözler önüne serer. Pembe renk, bu ikonik figürlerin yüzeydeki cazibesini 
arttırırken, ardındaki derinliği sorgulayan bir işlevi de yerine getirir. Warhol’un Monroe’nun 
portrelerinde pembe kullanımı, bu güzellik ve çekiciliğin, kapitalist kültürün tüketim 
biçimleriyle nasıl iç içe geçtiğini ve böylece bireysel kimlikten çok, kolektif bir tüketime 
dönüştüğünü gösterir. Pembe, görsel cazibenin ötesinde, izleyiciyi derinlemesine düşünmeye 
zorlar: Her bir imgenin arkasında, tüketilen sadece bir figür ya da yüzeysel güzellik değil, aynı 
zamanda bu güzelliğin ardındaki boşluk, yapaylık ve kapitalist tüketim anlayışının egemenliği 
de vardır. Warhol, Monroe’nun yüzünü pembe tonlarla biçimlendirirken, bu yüzeyin arkasında 
gizlenen gerçekliği de izleyicinin fark etmesini ister; güzellik, parıltılı bir reklam gibi, 
derinlikten yoksundur ve yalnızca geçici bir cazibe sunar. Bu noktada Warhol'un sanatındaki 
yapaylık vurgusu, sadece yüzeysel estetiği değil, aynı zamanda toplumsal anlamları sorgulayan 
bir eleştiriyi de içerir. Pembe renk, bu yapay estetiğin ve kapitalist tüketim dünyasının cazip 
ama boş doğasının görsel bir simgesi hâline gelir. Warhol, sanatında yapaylık kavramını bilinçli 
bir şekilde vurgulayan bir sanatçıydı. Pembe, bu bağlamda yapay ve tatlı bir estetiği temsil 
ediyordu (Marling, 1996).Warhol'un pembe rengi seçmesi, sanatın ve tüketim kültürünün 
arasındaki ilişkiyi pekiştiren bir işlev taşır. Pembe, görsel olarak çekici ve cazip olmasının yanı 
sıra, aynı zamanda bir maskenin arkasında gizlenen yüzeyselliği de simgeler. Bu renk, tüketici 
toplumun sunduğu parıltılı ama geçici güzellikleri, bazen gerçeklikten uzaklaştırılmış, bazen de 
hiç var olmayan bir gerçekliğin yüzeyine yansıtır. Warhol, sanatında bu yapay estetiği 
kullanarak, toplumun sadece dışarıya yansıyan imajlarla ilgilendiğini ve bu yüzeysel cazibenin 



24

Nisa Kumru VELİOĞLU

ardındaki anlamı sorgulamadığını gösterir. Pembe, hem çekici bir renk olarak izleyiciyi 
cezbetmekte hem de kapitalist üretim ve tüketim kültürünün boş, yapay doğasını anlatmaktadır. 
Warhol’un sanatında bu estetik, sadece bir şekil ya da renk değil, aynı zamanda bir eleştirinin 
aracıdır: Binevi yapmaya çalıştığı gerçek anlamın kaybolduğu, yapay bir dünyanın görsel 
simgesidir. ‘Warhol’un pembe kullanımı, şekerleme reklamlarının veya Barbie bebek 
ambalajlarının estetiğini hatırlatarak, tüketim kültürünün sahte cazibesine gönderme 
yapar. (Diaz, 2010). Pembe sadece görsel bir seçimden ziyade; reklam dünyasının ve kitlesel 
tüketimin çekici ama yüzeysel doğasının bir yansımasıdır. Warhol, bu rengi, popüler kültürün 
dayattığı basmakalıp güzellik ve cazibe anlayışına bir eleştiri olarak kullanırken, aynı zamanda 
izleyicinin bu tüketim biçimlerine nasıl bağımlı hale geldiğini de gözler önüne serer. Pembe, 
estetik açıdan göz alıcı olmasına karşın, tüketim dünyasının çekiciliği ile birlikte getirdiği 
yapaylık ve boşluğu da ima eder. Warhol’un sanatında bu renk, cazibeyi ve tüketim arzusunu 
sembolize ederken, aynı zamanda ardındaki boşluğu, yüzeyselliği ve metalaşmayı da açığa 
çıkarır. ‘Warhol’un kendisi de renklerle bir imaj yaratma konusunda ustaydı. Gümüş perukları 
ve minimalist kıyafetleriyle dikkat çeken sanatçı, renkleri sadece tuvalde değil, kendi 
kimliğinin bir parçası olarak da kullanıyordu (Bourdon, 1989).Onun bu renkli ve dikkat çekici 
dış görünüşü, sanatını yalnızca görsel bir ifade değil, aynı zamanda bir pazarlama aracına 
dönüştürmüştür.  

Warhol, renklerin gücünü sadece sanatta değil, kişisel markasında da kullanarak, sanatsal 
üretim ile ticari üretim arasındaki sınırları yıkmıştır. Renkler, onun kimliğinin bir parçası hâline 
gelirken, sanatını izleyicilere sunma biçimini de şekillendiriyordu; Warhol’un kendisi, 
sanatının ta kendisiydi ve bu bağlamda renkler, yalnızca görsel ögeler değil, kişisel bir imaj 
yaratma aracına dönüşüyordu aynı zamanda ‘Pembe, Warhol’un queer kimliğiyle de bağlantılı 
bir renk olarak görülebilir (Danto, 2009). Warhol, toplumun dayattığı geleneksel cinsiyet ve 
kimlik normlarını sorgulayan bir figürdü ve pembe, bu kimlik sorgulamasının sembolü hâline 
gelir. Pembe, genellikle feminenlikle ilişkilendirilen bir renk olmasına karşın, Warhol’un 
sanatında bu renk, cinsiyetin ötesine geçerek kimlik ve cinsel yönelim gibi toplumsal 
kavramları yeniden şekillendiren bir araç olarak kullanıldı. Sanatçının kişisel hayatında da 
kendine özgü bir biçimde var olan bu renk, Warhol’un queer kimliğini ifade etme biçimiyle 
paralel bir anlam taşır. Warhol, bu renk aracılığıyla toplumun kabullendiği katı kimlik 
sınırlarını yıkarken, aynı zamanda cinsiyet ve kimlik anlayışını yeniden tanımlayan bir sanat 
dili yaratmıştır. Warhol, toplumsal ve kültürel normlara karşı sürekli bir duruş sergileyerek, 
hem kendisini hem de sanatını bu normların dışında bir yere yerleştirdi. Sanatçının kişisel 
yaşamında bu rengi benimsemesi, hem kendi kimlik arayışını hem de toplumun kabul etmekte 
zorlandığı, fakat aynı zamanda özgürleştirici bir yönü olan queer kimliklerin daha görünür 
olmasını sağlama çabasını yansıtır. Warhol’un sanatında pembe, sadece cinsiyetle sınırlı 
kalmayıp, kimliklerin akışkanlığını ve toplumsal baskılara karşı bir tür direnç göstermeyi 
simgeliyor. Bu nedenle, pembe yalnızca estetik bir tercih değil, aynı zamanda sanatçının 
kimliğini yeniden inşa ettiği ve özgün varoluşunu ifade ettiği bir dil haline geliyor. Warhol için 
pembe, sadece tatlı ve masum bir renk değil, aynı zamanda toplumsal algılarla ve tüketim 
toplumunun dayattığı imgelerle oynayan güçlü bir sanatsal araçtı (Sturken & Cartwright, 2017). 
Warhol’un sanatında pembe, sıradan imgelerin ardındaki derinliksizliğin ve yapaylığın simgesi 
olmanın yanı sıra, izleyiciyi sadece estetik bir yüzeyle değil, toplumsal yapının ve tüketim 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

25

ardındaki anlamı sorgulamadığını gösterir. Pembe, hem çekici bir renk olarak izleyiciyi 
cezbetmekte hem de kapitalist üretim ve tüketim kültürünün boş, yapay doğasını anlatmaktadır. 
Warhol’un sanatında bu estetik, sadece bir şekil ya da renk değil, aynı zamanda bir eleştirinin 
aracıdır: Binevi yapmaya çalıştığı gerçek anlamın kaybolduğu, yapay bir dünyanın görsel 
simgesidir. ‘Warhol’un pembe kullanımı, şekerleme reklamlarının veya Barbie bebek 
ambalajlarının estetiğini hatırlatarak, tüketim kültürünün sahte cazibesine gönderme 
yapar. (Diaz, 2010). Pembe sadece görsel bir seçimden ziyade; reklam dünyasının ve kitlesel 
tüketimin çekici ama yüzeysel doğasının bir yansımasıdır. Warhol, bu rengi, popüler kültürün 
dayattığı basmakalıp güzellik ve cazibe anlayışına bir eleştiri olarak kullanırken, aynı zamanda 
izleyicinin bu tüketim biçimlerine nasıl bağımlı hale geldiğini de gözler önüne serer. Pembe, 
estetik açıdan göz alıcı olmasına karşın, tüketim dünyasının çekiciliği ile birlikte getirdiği 
yapaylık ve boşluğu da ima eder. Warhol’un sanatında bu renk, cazibeyi ve tüketim arzusunu 
sembolize ederken, aynı zamanda ardındaki boşluğu, yüzeyselliği ve metalaşmayı da açığa 
çıkarır. ‘Warhol’un kendisi de renklerle bir imaj yaratma konusunda ustaydı. Gümüş perukları 
ve minimalist kıyafetleriyle dikkat çeken sanatçı, renkleri sadece tuvalde değil, kendi 
kimliğinin bir parçası olarak da kullanıyordu (Bourdon, 1989).Onun bu renkli ve dikkat çekici 
dış görünüşü, sanatını yalnızca görsel bir ifade değil, aynı zamanda bir pazarlama aracına 
dönüştürmüştür.  

Warhol, renklerin gücünü sadece sanatta değil, kişisel markasında da kullanarak, sanatsal 
üretim ile ticari üretim arasındaki sınırları yıkmıştır. Renkler, onun kimliğinin bir parçası hâline 
gelirken, sanatını izleyicilere sunma biçimini de şekillendiriyordu; Warhol’un kendisi, 
sanatının ta kendisiydi ve bu bağlamda renkler, yalnızca görsel ögeler değil, kişisel bir imaj 
yaratma aracına dönüşüyordu aynı zamanda ‘Pembe, Warhol’un queer kimliğiyle de bağlantılı 
bir renk olarak görülebilir (Danto, 2009). Warhol, toplumun dayattığı geleneksel cinsiyet ve 
kimlik normlarını sorgulayan bir figürdü ve pembe, bu kimlik sorgulamasının sembolü hâline 
gelir. Pembe, genellikle feminenlikle ilişkilendirilen bir renk olmasına karşın, Warhol’un 
sanatında bu renk, cinsiyetin ötesine geçerek kimlik ve cinsel yönelim gibi toplumsal 
kavramları yeniden şekillendiren bir araç olarak kullanıldı. Sanatçının kişisel hayatında da 
kendine özgü bir biçimde var olan bu renk, Warhol’un queer kimliğini ifade etme biçimiyle 
paralel bir anlam taşır. Warhol, bu renk aracılığıyla toplumun kabullendiği katı kimlik 
sınırlarını yıkarken, aynı zamanda cinsiyet ve kimlik anlayışını yeniden tanımlayan bir sanat 
dili yaratmıştır. Warhol, toplumsal ve kültürel normlara karşı sürekli bir duruş sergileyerek, 
hem kendisini hem de sanatını bu normların dışında bir yere yerleştirdi. Sanatçının kişisel 
yaşamında bu rengi benimsemesi, hem kendi kimlik arayışını hem de toplumun kabul etmekte 
zorlandığı, fakat aynı zamanda özgürleştirici bir yönü olan queer kimliklerin daha görünür 
olmasını sağlama çabasını yansıtır. Warhol’un sanatında pembe, sadece cinsiyetle sınırlı 
kalmayıp, kimliklerin akışkanlığını ve toplumsal baskılara karşı bir tür direnç göstermeyi 
simgeliyor. Bu nedenle, pembe yalnızca estetik bir tercih değil, aynı zamanda sanatçının 
kimliğini yeniden inşa ettiği ve özgün varoluşunu ifade ettiği bir dil haline geliyor. Warhol için 
pembe, sadece tatlı ve masum bir renk değil, aynı zamanda toplumsal algılarla ve tüketim 
toplumunun dayattığı imgelerle oynayan güçlü bir sanatsal araçtı (Sturken & Cartwright, 2017). 
Warhol’un sanatında pembe, sıradan imgelerin ardındaki derinliksizliğin ve yapaylığın simgesi 
olmanın yanı sıra, izleyiciyi sadece estetik bir yüzeyle değil, toplumsal yapının ve tüketim 

kültürünün sorgulanmasıyla yüzleşmeye davet eder. Sanatçının pembeyle oluşturduğu imgeler, 
tüketime dayalı çağımızın en belirgin unsurlarını çarpıcı bir biçimde gözler önüne serer. 
Böylece, Warhol’un sanatı, yalnızca görsel bir deneyim sunmaktan öteye geçerek, toplumun 
ürettiği değerlerin ve anlamların sorgulanmasını mümkün kılan bir araç haline gelir.Warhol, 
pembeyi, toplumsal normları, kimliklerin geçişkenliğini ve tüketim kültürünün derinliksiz 
doğasını sorgulayan bir araç olarak kullanmıştır. Bu renk, onun sanatsal ifadelerinde kişisel 
kimliğini yeniden biçimlendirirken, aynı zamanda bu kimliği geleneksel değerler ve toplumsal 
beklentilere karşı bir direniş biçimine dönüştürmüştür. Pembe, yalnızca görsel bir tercih 
olmaktan çıkıp, sıradanlık ve yapaylık arasında sıkışmış imgelerin ardındaki boşluğu 
keşfetmeye çağıran bir sembol halini alır. Warhol, pembe tonlarıyla izleyiciyi sadece tüketim 
toplumunun yüzeyine hapsolmuş imgelerle değil, aynı zamanda bu imgelerin ardında yatan 
anlam kaybı ve kültürel boşlukla da yüzleştirir. Bu renk, tüketim ve güzellik anlayışlarının nasıl 
dönüştüğünü ve toplumun ürettiği değerlerin ne kadar derinlikten yoksun olduğunu gösteren 
bir anlatıya dönüşür. Böylece, Warhol’un sanatı, sadece estetik bir gösteri olmanın çok ötesine 
geçer ve izleyiciyi, çağın kültürel ve toplumsal yapılarının sorgulanması gerektiğine dair derin 
bir düşünceye yönlendirir.  

Sonuç olarak, Warhol’un sanatında pembe renk, yalnızca görsel bir tercih olmanın ötesinde, 
çok katmanlı bir anlam taşır. Bu renk, hem cinsiyet kimliğini hem de tüketim kültürünü 
sorgulayan bir sembol olarak, sanatçının modern dünyanın yüzeysel ve derinliksiz yapısına 
karşı geliştirdiği eleştirel bir söylemin temel taşlarından biri haline gelir. Warhol, pembeyle 
bireysel kimliklerin sınırlarını zorlamış, aynı zamanda toplumsal normlara karşı durarak, 
kimliklerin sıklıkla belirsizleştiği ve toplumsal cinsiyet rollerinin aşındığı bir ortam yaratmıştır. 
Pembe, tıpkı Warhol’un kendisini ve sanatını konumlandırdığı gibi, sürekli değişen, sabit bir 
tanım veya sınırlama ile bağdaşmayan bir kimlik arayışının simgesidir. Bunun yanı sıra, 
Warhol’un bu rengi kullanışı, tüketim kültürünün estetik yüzeyine de doğrudan bir eleştiri 
getirir. Pembe, genellikle cazip ve tatlı bir renk olarak algılansa da, Warhol’un sanatında bu 
cazibenin ardındaki boşluğu, yapaylığı ve gerçeklikten kopmuşluğu açığa çıkarır. Sanatçı, 
izleyiciyi pembeyle bir yandan görsel olarak cezbetmeye çalışırken, diğer yandan bu cazibenin 
içindeki anlam kaybını ve kültürel derinlik eksikliğini sorgulamaya iter. Warhol, böylece, 
sanatında hem kişisel hem de toplumsal anlamda kimliklerin yeniden tanımlanmasına olanak 
tanımış ve izleyiciyi, yüzeyin ötesine geçmeye, tüketimin boşluğuna, çağın yapay cazibesine 
karşı uyanmaya davet etmiştir. Onun sanatında pembe, tüketim toplumunun cazip fakat 
yüzeysel dünyasına dair derin bir eleştiriyi barındırırken, aynı zamanda kimliklerin esneklik 
kazanabileceği, özgürleşebileceği ve yeniden şekillendirilebileceği bir alan da yaratır. 
Warhol’un pembe ile oluşturduğu imgeler, tüketim kültürünün ve toplumsal normların dayattığı 
değerleri sorgularken, izleyiciyi bu değerlerin gerisinde yatan gerçekliklere dair düşünmeye 
yönlendirmektedir. 

 

 

 

 



26

Nisa Kumru VELİOĞLU

KAYNAKÇA 

Baudelaire, C. (2003). Modern hayatın ressamı (Çev. A. Berktay). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Baudrillard, J. (1998). Kusursuz cinayet (Çev. N. Sevil). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2011). Simulakrlar ve simülasyon (Çev. O. Adanır). Ankara: Doğu Batı 
Yayınları. 

Benjamin, W. (2002). Pasajlar (Çev. A. Cemal). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Blessing, J. (t.y.). Andy Warhol. Solomon R. Guggenheim Museum. Erişim sağlanamadı 
(10/06/2025), önceki adres: 
http://www.guggenheimcollection.org/site/artist_work_md_163_1.html 

Bourdon, D. (1989). Warhol. Harry N. Abrams. 

Crow, T. (2014). Modern art in the common culture. Yale University Press. 

Danto, A. C. (2009). Andy Warhol. Yale University Press. 

Diaz, E. (2010). Pink as the new black: Warhol, camp, and the politics of color. Art Journal, 
69(2), 34–51. https://doi.org/xxxxx 

Filiz, Ş. (2016). Sanat terapisinin felsefi boyutları. Mediterranean Journal of Humanities, VI(1), 
s. 169–183. 

Giderer, H. E. (2003). Resmin sonu. Ankara: Ütopya Yayıncılık. 

Gopnik, B. (2020). Warhol: A life as art. Allen Lane. 

Kuspit, D. (2006). Sanatın sonu. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Lynton, N. (1982). Modern sanatın öyküsü. İstanbul: Remzi. 

Marling, K. A. (1996). As seen on TV: The visual culture of everyday life in the 1950s. Harvard 
University Press. 

MoMA. (2012). Andy Warhol: Campbell’s soup cans [Exhibition catalogue]. New York: 
Museum of Modern Art. 

Rubenstein, H. (2012). Warhol’s colors: Gender and identity in pop art. Oxford Art Journal, 
35(3), 212–229. https://doi.org/xxxxx 

Sartre, J. P. (2011). Varlık ve hiçlik. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Sturken, M., & Cartwright, L. (2017). Practices of looking: An introduction to visual culture. 
Oxford University Press. 

Thames & Hudson. (2004). Andy Warhol: 365 takes. London. 



KAYNAKÇA 

Baudelaire, C. (2003). Modern hayatın ressamı (Çev. A. Berktay). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Baudrillard, J. (1998). Kusursuz cinayet (Çev. N. Sevil). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2011). Simulakrlar ve simülasyon (Çev. O. Adanır). Ankara: Doğu Batı 
Yayınları. 

Benjamin, W. (2002). Pasajlar (Çev. A. Cemal). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Blessing, J. (t.y.). Andy Warhol. Solomon R. Guggenheim Museum. Erişim sağlanamadı 
(10/06/2025), önceki adres: 
http://www.guggenheimcollection.org/site/artist_work_md_163_1.html 

Bourdon, D. (1989). Warhol. Harry N. Abrams. 

Crow, T. (2014). Modern art in the common culture. Yale University Press. 

Danto, A. C. (2009). Andy Warhol. Yale University Press. 

Diaz, E. (2010). Pink as the new black: Warhol, camp, and the politics of color. Art Journal, 
69(2), 34–51. https://doi.org/xxxxx 

Filiz, Ş. (2016). Sanat terapisinin felsefi boyutları. Mediterranean Journal of Humanities, VI(1), 
s. 169–183. 

Giderer, H. E. (2003). Resmin sonu. Ankara: Ütopya Yayıncılık. 

Gopnik, B. (2020). Warhol: A life as art. Allen Lane. 

Kuspit, D. (2006). Sanatın sonu. İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Lynton, N. (1982). Modern sanatın öyküsü. İstanbul: Remzi. 

Marling, K. A. (1996). As seen on TV: The visual culture of everyday life in the 1950s. Harvard 
University Press. 

MoMA. (2012). Andy Warhol: Campbell’s soup cans [Exhibition catalogue]. New York: 
Museum of Modern Art. 

Rubenstein, H. (2012). Warhol’s colors: Gender and identity in pop art. Oxford Art Journal, 
35(3), 212–229. https://doi.org/xxxxx 

Sartre, J. P. (2011). Varlık ve hiçlik. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Sturken, M., & Cartwright, L. (2017). Practices of looking: An introduction to visual culture. 
Oxford University Press. 

Thames & Hudson. (2004). Andy Warhol: 365 takes. London. 

BÖLÜM 3

DEĞERLER VE SANAT EĞİTİMİ1

 

Zeynep AKAR AYAYDIN2, Selma TAŞKESEN3 

1  Bu çalışma, Zeynep Akar Ayaydın adlı yazarın, Prof. Dr. Selma Taşkesen danışmanlığında “Ortaokul Öğrencilerinin Vatanseverlik Kavra-
mına İlişkin Metaforik Algılarının Sanatsal Yaratıcılıklarına Yansıması” adlı yüksek lisans tezinden hareketle hazırlanmıştır.
2  Millî Eğitim Bakanlığı, Görsel Sanatlar Öğretmeni, Erzincan Akyazı Şehit Er Mesut Koyun Ortaokulu, zeynepakar179@gmail.com, 
https://orcid.org/0009-0002-0860-2789
3  Prof. Dr., Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi, Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Ana Bilim Dalı, selma.taskesen@erzincan.edu.
tr, https://orcid.org/0000-0002-9072-8411



28

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN
Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN

GİRİŞ 

İnsanlığın var olduğu dönemden itibaren sanat da hayatın içinde yer almıştır. Sanat, 
insanın kendini ifade etme biçimlerinin en eski ve en güçlü yollarından biridir. Mağara 
duvarlarına çizilen ilk resimlerden günümüze kadar uzanan bu geniş yelpaze, insanın duygu, 
düşünce ve hayal gücünü görünür kılma çabasının bir yansımasıdır. Akar Ayaydın ve Taşkesen 
(2024) sanatın kimi zaman toplumsal kimi zaman bireysel konu ve temalara eğilse de asıl 
amacının bireyde estetik zevkleri ortaya çıkarma süreci olduğunu ifade etmişlerdir. Diğer 
taraftan “İnsanlar her nereye bakarlarsa baksınlar sanat ve tasarım çalışmalarını görebilirler. 
Sanat biçimleri ve tasarım ürünleri hemen her gün insanlara, kullandıkları bir sabah kahvaltısı 
tabağında, elbiselerinde, mobilyalarında, sofra takımlarında görünür” (Brommer & Horn, 
1985:8). Bu bağlamda sanat ve hayatın birbirine bağlı olgular olduğu söylenebilir. İnsanlar her 
dönemde kendi estetik anlayışını, kendi toplumsal ruhunu ve kendi sorularını sanatla dile 
getirmişlerdir. Böylece sanat, hem tarihin bir tanığı hem de insanın iç dünyasına açılan bir 
pencere hâline gelmiştir. Bugün de sanat, bizi düşündüren, şaşırtan ve dönüştüren bir güç olarak 
varlığını sürdürmektedir. Günümüz toplumunda sanatın ruha ilaç gibi geldiği düşünüldüğü için 
insanlar bu konuda eğitim almak istemektedir. 

Sanat birçok yönüyle topluma sağladığı katkılardan ötürü örgün eğitim sisteminde de 
yerini almıştır. Sanat ve eğitim, insanın yaratıcılığını, eleştirel düşünme becerisini ve duygusal 
farkındalığını geliştirmeyi amaçlayan iki önemli alan olarak birbirini tamamlar.  Bu doğrultuda 
sanat eğitimi gerekliliği doğmuştur. Eğitimin temel hedefi bireye sadece bilgi vermek değil, 
aynı zamanda düşünme, sorgulama ve kendini ifade etme yolları kazandırmaktır. Sanat ise bu 
amaçları doğal, içten ve etkili biçimde destekleyen bir öğrenme ortamı sunmaktadır. Sanat 
eğitiminin tanımına bakacak olursak “genel anlamda sanatların tüm alanlarını ve biçimlerini 
içine alan, okul içi ve okul dışı yaratıcı sanatsal eğitimdir” (San, 2010, s.17). Sanat 
eğitimi, kişinin bilişsel yönünü destekler ve düşünme becerilerini sadece geliştirmekle 
kalmayıp kişiye birçok yönden katkı sağlar. Yolcu (2009) sanat eğitiminin önemine şu şekilde 
değinmiştir: “Nitelikli ya da niteliksiz; bir şekilde sanat eserleriyle isteyerek ya da istemeden 
meydana gelen karşılaşmalar, ilkeleri ve hedefleri çok iyi belirlenmiş nitelikli bir sanat 
eğitiminin gerekliliğini ortaya koymaktadır” (Yolcu, 2009, s.2)  

Sanat eğitiminin birden fazla alanı vardır, bunların önemli bir kısmını görsel sanatlar 
oluşturmaktadır. Özsoy (2007) bu alanları şu şekilde sıralamıştır: “Desen, resim, özgün baskı, 
heykel; film, televizyon, grafik üretim tasarımı gibi iletişim ve tasarım sanatları; kentsel 
tasarım, iç mimarlık ve manzara tasarımı gibi mimarlık ve çevresel sanatları; 
halk sanatlarını; içeren geniş bir sınıftır” (s.19). Bu sebeple de milli eğitim çatısı altında resim-
iş dersi görsel sanatlar olarak güncellenmiştir. Görsel sanatlar dersi günümüzde çocukları hem 
eğlendiren hem dinlendiren hem de onları araştırma ve yaratıcılığa yönelten bir ders olmuştur. 
Öğrencilerin bu hevesi ve tutumu öğreticiyi olumlu etkileyerek daha keyifli ve öğretici 
etkinlikler planlanmasına sebep olmaktadır. Çocukların hayal gücünü besleyen, gençlerin 
estetik duyarlılıklarını geliştiren ve bireylerin dünyaya farklı açılardan bakabilmesini sağlayan 
sanat eğitimi, modern eğitim anlayışının ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. Bu nedenle sanat, 
yalnızca bir ders içeriği değil; bireyin bütüncül gelişimini destekleyen güçlü bir eğitim aracıdır. 
Görsel sanatlar dersi, öğrencilerin yalnızca estetik duyarlılıklarını geliştiren bir alan değil; aynı 
zamanda onların duygusal, sosyal ve etik gelişimlerine katkı sağlayan önemli bir eğitim 
sürecidir. Sanat eğitimi yoluyla kişiler, farklı bakış açılarını anlama, sabır gösterme, emek 
verme, sorumluluk alma ve kültürlerine saygı duyma gibi temel değerleri doğal bir öğrenme 
deneyimi içinde keşfederler. Görsel sanatlar dersinde, öğretim programında belirlenen 
kazanımların yanı sıra değerler eğitim de yer almaktadır. Bu değerler; adalet, dostluk, 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

29

GİRİŞ 

İnsanlığın var olduğu dönemden itibaren sanat da hayatın içinde yer almıştır. Sanat, 
insanın kendini ifade etme biçimlerinin en eski ve en güçlü yollarından biridir. Mağara 
duvarlarına çizilen ilk resimlerden günümüze kadar uzanan bu geniş yelpaze, insanın duygu, 
düşünce ve hayal gücünü görünür kılma çabasının bir yansımasıdır. Akar Ayaydın ve Taşkesen 
(2024) sanatın kimi zaman toplumsal kimi zaman bireysel konu ve temalara eğilse de asıl 
amacının bireyde estetik zevkleri ortaya çıkarma süreci olduğunu ifade etmişlerdir. Diğer 
taraftan “İnsanlar her nereye bakarlarsa baksınlar sanat ve tasarım çalışmalarını görebilirler. 
Sanat biçimleri ve tasarım ürünleri hemen her gün insanlara, kullandıkları bir sabah kahvaltısı 
tabağında, elbiselerinde, mobilyalarında, sofra takımlarında görünür” (Brommer & Horn, 
1985:8). Bu bağlamda sanat ve hayatın birbirine bağlı olgular olduğu söylenebilir. İnsanlar her 
dönemde kendi estetik anlayışını, kendi toplumsal ruhunu ve kendi sorularını sanatla dile 
getirmişlerdir. Böylece sanat, hem tarihin bir tanığı hem de insanın iç dünyasına açılan bir 
pencere hâline gelmiştir. Bugün de sanat, bizi düşündüren, şaşırtan ve dönüştüren bir güç olarak 
varlığını sürdürmektedir. Günümüz toplumunda sanatın ruha ilaç gibi geldiği düşünüldüğü için 
insanlar bu konuda eğitim almak istemektedir. 

Sanat birçok yönüyle topluma sağladığı katkılardan ötürü örgün eğitim sisteminde de 
yerini almıştır. Sanat ve eğitim, insanın yaratıcılığını, eleştirel düşünme becerisini ve duygusal 
farkındalığını geliştirmeyi amaçlayan iki önemli alan olarak birbirini tamamlar.  Bu doğrultuda 
sanat eğitimi gerekliliği doğmuştur. Eğitimin temel hedefi bireye sadece bilgi vermek değil, 
aynı zamanda düşünme, sorgulama ve kendini ifade etme yolları kazandırmaktır. Sanat ise bu 
amaçları doğal, içten ve etkili biçimde destekleyen bir öğrenme ortamı sunmaktadır. Sanat 
eğitiminin tanımına bakacak olursak “genel anlamda sanatların tüm alanlarını ve biçimlerini 
içine alan, okul içi ve okul dışı yaratıcı sanatsal eğitimdir” (San, 2010, s.17). Sanat 
eğitimi, kişinin bilişsel yönünü destekler ve düşünme becerilerini sadece geliştirmekle 
kalmayıp kişiye birçok yönden katkı sağlar. Yolcu (2009) sanat eğitiminin önemine şu şekilde 
değinmiştir: “Nitelikli ya da niteliksiz; bir şekilde sanat eserleriyle isteyerek ya da istemeden 
meydana gelen karşılaşmalar, ilkeleri ve hedefleri çok iyi belirlenmiş nitelikli bir sanat 
eğitiminin gerekliliğini ortaya koymaktadır” (Yolcu, 2009, s.2)  

Sanat eğitiminin birden fazla alanı vardır, bunların önemli bir kısmını görsel sanatlar 
oluşturmaktadır. Özsoy (2007) bu alanları şu şekilde sıralamıştır: “Desen, resim, özgün baskı, 
heykel; film, televizyon, grafik üretim tasarımı gibi iletişim ve tasarım sanatları; kentsel 
tasarım, iç mimarlık ve manzara tasarımı gibi mimarlık ve çevresel sanatları; 
halk sanatlarını; içeren geniş bir sınıftır” (s.19). Bu sebeple de milli eğitim çatısı altında resim-
iş dersi görsel sanatlar olarak güncellenmiştir. Görsel sanatlar dersi günümüzde çocukları hem 
eğlendiren hem dinlendiren hem de onları araştırma ve yaratıcılığa yönelten bir ders olmuştur. 
Öğrencilerin bu hevesi ve tutumu öğreticiyi olumlu etkileyerek daha keyifli ve öğretici 
etkinlikler planlanmasına sebep olmaktadır. Çocukların hayal gücünü besleyen, gençlerin 
estetik duyarlılıklarını geliştiren ve bireylerin dünyaya farklı açılardan bakabilmesini sağlayan 
sanat eğitimi, modern eğitim anlayışının ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. Bu nedenle sanat, 
yalnızca bir ders içeriği değil; bireyin bütüncül gelişimini destekleyen güçlü bir eğitim aracıdır. 
Görsel sanatlar dersi, öğrencilerin yalnızca estetik duyarlılıklarını geliştiren bir alan değil; aynı 
zamanda onların duygusal, sosyal ve etik gelişimlerine katkı sağlayan önemli bir eğitim 
sürecidir. Sanat eğitimi yoluyla kişiler, farklı bakış açılarını anlama, sabır gösterme, emek 
verme, sorumluluk alma ve kültürlerine saygı duyma gibi temel değerleri doğal bir öğrenme 
deneyimi içinde keşfederler. Görsel sanatlar dersinde, öğretim programında belirlenen 
kazanımların yanı sıra değerler eğitim de yer almaktadır. Bu değerler; adalet, dostluk, 

dürüstlük, sevgi, saygı, sabır, vatanseverlik, öz denetim, sorumluluk, yardımseverlik şeklinde 
sıralanabilir. Bu bağlamda öğrencilerin sanatsal bir ürün ortaya çıkarmasında değerler 
eğitiminin de önemli bir yeri vardır.  Değerler eğitiminin soyut kavramlarını somutlaştıran bu 
ders, öğrencilerin hem kendilerini ifade etmelerini hem de başkalarının ifade biçimlerine saygı 
duymalarını teşvik eder. Bu yönüyle görsel sanatlar dersi, sadece bir üretim alanı değil, bireyin 
karakterini güçlendiren, toplumsal yaşama katkı sunan ve ortak değerleri içselleştirmeyi 
destekleyen bir eğitim ortamıdır. 

YÖNTEM 

Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemlerinden biri olan belge (doküman) inceleme 
yönteminden yararlanılmıştır. Bu yöntem ile incelenmesi amaçlanan olgular ile ilgili sistematik 
olarak bilgi içeren yazılı veya görsel materyallerin incelenmesi olarak da tanımlanmaktadır 
(Yıldırım & Şimşek, 2013). Bu bağlamda çalışma alana katkı sağlamak amacıyla sanat 
eğitiminde değerler ile ilgili dokümanlardan elde edilen veriler ile ortaya çıkmıştır. 

BULGULAR 
Sanat  
Sanat, insanlığın ilk dönemlerinden günümüze kadar uzanan çok uzun bir 

süreçtir. Ersoy (1995) insanların daima göze hoş gözüken biçimler, kulağa hoş gelen müzikler 
yaratma çabasında bulunduğunu ifade etmiştir. Bir ürünün sanat eseri olabilmesinin en 
temel koşulu estetik bir biçim meydana getirmesidir. “Estetiğin genel olarak insanda güzel 
duygusu uyandıran, güzellik duygusuna uygun olan, güzellik duygusuyla ilgili gibi tanımları 
yapılır” (Çelik, 2022, s. 11-12). Akar Ayaydın ve Taşkesen (2024) sanat eserinin 
ayrımın, sanatçının yeteneği ve sanat anlayışıyla biçimlenmesiyle diğer objelerden farklılık 
gösterdiğini belirtmiştir. Sanat, insanların yaşadıkları döneme göre sürekli olarak değişim ve 
gelişim göstermektedir. Her ne kadar değişip gelişse de amaç hep estetik, güzel ve hoş olanı 
arayıştır. Buyurgan ve Buyurgan (2012) estetik arzuların alıcıya iletilmesinde sanatçının, 
hayalleri ve duygularını sanat ile görselleştirilerek ifade etmesinin, yaratma eylemiyle 
anlatılabildiğini ifade etmişlerdir. Uğurlu (2008) sanatın din gibi geçmişe dayanan köklerinin 
olduğunun ihtimal dâhilinde olabileceğini ifade etmiştir.   

Ağluç (2013) insanoğlunun yaşadığı ortamdan en iyi faydayı sağlaması için, bilgi ve 
araç-gereçleri işlevsel olarak kullanması gerektiğini düşünmektedir. Bu sebeple insan bunu ilk 
öğrendiği günden itibaren yaratıcılık onun her alanda görülen en önemli özelliği 
olmuştur. Yazının bile icat edilmediği dönemlerde insanlar kendilerini ifade etmek ve 
haberleşmek için gerek mağara duvarlarına, gerekse hayvan derilerine birtakım şekiller ve 
renkler kullanarak çizimler yapmıştır. “Şimdiye kadar Avrupa’da Buzul Çağı’na ait iki yüzden 
fazla resimli mağara, on binin üzerinde taşınabilir sanat olarak adlandırılan nesneler; hayvan 
yontuları, taş tabletler, mızrak atacakları ve deri kazıyıcıları gibi özenle süslenmiş olan aletler 
bozulmadan günümüze kadar ulaşmıştır” (Levin, 1999, s.180). İnsanlar her ne kadar ihtiyaçları 
doğrultusunda ürünler veya resimler yapsa da, yapmış oldukları eserlerdeki süslemelerle bu 
ürünleri yaparken estetik kaygı gösterdiklerini ortaya koymuştur.  

Dünden bugüne nereye baksak sanatsal çalışmalar ile karşılaşmaktayız. Özellikle 
günümüz dünyasında satın alınan birçok üründe bir tasarım söz konusu olmakla birlikte, aynı 
zamanda alıcı da gözüne hoş gelen ürünü tercih etmektedir. Bu açıdan düşünüldüğünde sanatın 
her yerde olduğunu rahatlıkla söyleyebiliriz.  Özetlemek gerekirse sanatı insanlıkla yaşıt olarak 
düşünebiliriz. Her yeni çağda artan imkânlar ve teknolojinin de gelişmesiyle her alanda olduğu 
gibi sanat da sürekli yenilenmektedir.  

Sanat kişilerin hem gözüne, hem kalbine, hem zihnine hitap ettiği için sanatsız bir 
toplum düşünülemez.  

 



30

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN

Sanat Eğitimi  
Eğitim doğduğumuz süre ile başlayıp yaşamımızın sonuna kadar içinde olduğumuz 

uzun bir süreçtir. Keyifli (2013) eğitimi, bireyde öğrenme ögelerinin ve süreçlerinin belirli bir 
düzen içerisinde aktif bir şekilde çalışmasıyla oluşan tutumlar olarak tanımlamaktadır. 
Eğitim de diğer bütün alanlar gibi sürekli değişim ve gelişim içindedir. Özellikle son yıllarda 
teknolojinin de gelişimiyle iyi bir seviyeye ulaşmıştır. “Bu anlamda ileri bir üretime 
geçebilmek için bireylerin eğitilmesi gerekir. Çünkü eğitim, sosyal değişimin nedeni olan bilgi, 
karakter, bedensel ve ruhsal değerlerle çağdaş bireyleri yetiştirirken, yetişen bireylerin çok 
yönlü üretimi gelişmeyi sağlar ve devam ettirir” (Ünver, 2016, s. 871). Eğitimin birden fazla 
alanı vardır ve bunlardan biri de sanat eğitimidir.  

Artut (2013) sanat eğitimi kişilerin bilişsel, psikolojik ve estetik yönlerini geliştirerek 
onlara pek çok katkı sağlamaktadır. Özellikle yaşadığımız çağda, modern bir insan 
yetiştirebilmek için sanat eğitiminin önemi büyüktür. Kısacası bir toplumun çağdaş bir 
medeniyet seviyesine ilerlemesinde sanatın etkisi çok büyüktür. “Sanat eğitimi, güzel sanatların 
tüm alanlarını ve biçimlerini içine alan, okul içi ve okul dışı yaratıcı eğitimdir” (Yaşmut, 2013, 
s. 3). San (1985) yapmış olduğu bir çalışmada sanat eğitiminin, yalnızca o alanda yeteneği 
olanlar için değil, okul öncesi dönemle başlayıp ilköğretim, ortaöğretim ve hatta her yaşta genç, 
yaşlı, kadın, erkek bakılmaksızın kapsamlı bir eğitim süreci olduğunu 
vurgulamaktadır. Kırışoğlu (2002) sanat eğitiminin asıl amacının, herkesi yaratıcı yapmak 
yerine sanatı yaşamak, yaşatmak ve aynı zamanda öğretmek olduğunu vurgulamaktadır. San 
(1977) ise sanat eğitiminin asıl amacının, kişileri sanatla eğitmek olduğunu ifade etmektedir. 
Yaratıcılık ve sanat eğitimi iç içe olan kavramlardır. Yaratıcılık olmadan sanatın tek ve biricik 
olması mümkün olmaz. Bu eğitim sayesinde bireyin yeteneklerini keşfeden ve kendine 
güvenen, üreten ve tasarlayan, estetik yönünü geliştiren bir kişi olması sağlanır. Ayrıca daha 
çağdaş bir topluma ulaşmanın yolunun sanat eğitiminden geçtiği düşünülmektedir (Artut, 2013, 
s.121). Kısaca sanat ve yaratıcılık birbirini tamamlayan bir yapboz parçası gibidir.  

Peşkersoy ve Yıldırım (2010) sanat eğitiminin öneminin, 1739 sayılı Millî Eğitim 
Temel Kanunu’ndaki Türk Millî Eğitiminin Genel Amaçları incelendiğinde özellikle 
vurgulandığı görülmektedir. Özellikle çocuklarda yaratıcılığın gelişmesinde sanat eğitimi 
önemli bir yere sahiptir. Bu bağlamda da Görsel Sanatlar dersi, çocukların yaratıcı düşünme 
becerilerinin daha iyi gelişmesine büyük bir katkı 
sağlamaktadır. Mercin & Alakuş (2007), zamanında verilmeyen sanat eğitiminin; çocuklarda 
farklı fikir ve kültürlere saygı duymama, estetik bakış açısı yönünün zayıflaması, geçmişten 
gelen ve günümüzde bulunan sanat eserlerine gerekli kıymetin verilmemesi gibi özellikleri 
kazanmada sorun yaşayacaklarını vurgulamışlardır. Sanat eğitimi sayesinde 
çocuklar empati yeteneği ve estetik yönü gelişmiş bireyler hâline gelebilirler.  

Ülkemizde millî eğitimin ulaşılmasını istediği hedeflerin kazanılmasında sanat 
eğitiminin yeri büyüktür. “Ülkemizde verilen görsel sanatlar eğitimi ve öğretimi ile geniş 
anlamda sanat eğitimi kastedilmektedir” (Akkurt & Boratav, 2018, s. 56). Resim-iş olarak 
adlandırıldığında isim olarak eğitim daha kısıtlı bir alanı kapsarken, görsel sanatlar eğitimi 
olarak adlandırıldığında daha geniş bir alanı kapsamaktadır. “Daha önceleri ilköğretim ve 
ortaöğretim programlarında Resim ya da Resim-İş şeklinde adlandırılırken 2006 yılı itibariyle 
Görsel Sanatlar dersi şeklinde isimlendirilmiştir” (Akşahin, 2022, s. 12). Ayrıca sanat 
eğitimiyle bireye sadece sanatsal beceri öğretmek hedeflenmemiştir. Sanat eğitimi ile, sanatsal 
becerisi gelişen birey buna ilaveten ülkemizin ve dünyamızın bütün tarihi eserlerini koruyup 
saklaması gerektiği bilincine de varacaktır.  

 
Görsel Sanatlar Eğitimi  
Görsel Sanatlar Eğitiminin, sanat eğitimi alanı içinde ayrı ve önemli bir yere sahip 

olduğu kabul edilmektedir. Bu eğitim resimden grafik tasarıma, heykelden seramiğe, 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

31

Sanat Eğitimi  
Eğitim doğduğumuz süre ile başlayıp yaşamımızın sonuna kadar içinde olduğumuz 

uzun bir süreçtir. Keyifli (2013) eğitimi, bireyde öğrenme ögelerinin ve süreçlerinin belirli bir 
düzen içerisinde aktif bir şekilde çalışmasıyla oluşan tutumlar olarak tanımlamaktadır. 
Eğitim de diğer bütün alanlar gibi sürekli değişim ve gelişim içindedir. Özellikle son yıllarda 
teknolojinin de gelişimiyle iyi bir seviyeye ulaşmıştır. “Bu anlamda ileri bir üretime 
geçebilmek için bireylerin eğitilmesi gerekir. Çünkü eğitim, sosyal değişimin nedeni olan bilgi, 
karakter, bedensel ve ruhsal değerlerle çağdaş bireyleri yetiştirirken, yetişen bireylerin çok 
yönlü üretimi gelişmeyi sağlar ve devam ettirir” (Ünver, 2016, s. 871). Eğitimin birden fazla 
alanı vardır ve bunlardan biri de sanat eğitimidir.  

Artut (2013) sanat eğitimi kişilerin bilişsel, psikolojik ve estetik yönlerini geliştirerek 
onlara pek çok katkı sağlamaktadır. Özellikle yaşadığımız çağda, modern bir insan 
yetiştirebilmek için sanat eğitiminin önemi büyüktür. Kısacası bir toplumun çağdaş bir 
medeniyet seviyesine ilerlemesinde sanatın etkisi çok büyüktür. “Sanat eğitimi, güzel sanatların 
tüm alanlarını ve biçimlerini içine alan, okul içi ve okul dışı yaratıcı eğitimdir” (Yaşmut, 2013, 
s. 3). San (1985) yapmış olduğu bir çalışmada sanat eğitiminin, yalnızca o alanda yeteneği 
olanlar için değil, okul öncesi dönemle başlayıp ilköğretim, ortaöğretim ve hatta her yaşta genç, 
yaşlı, kadın, erkek bakılmaksızın kapsamlı bir eğitim süreci olduğunu 
vurgulamaktadır. Kırışoğlu (2002) sanat eğitiminin asıl amacının, herkesi yaratıcı yapmak 
yerine sanatı yaşamak, yaşatmak ve aynı zamanda öğretmek olduğunu vurgulamaktadır. San 
(1977) ise sanat eğitiminin asıl amacının, kişileri sanatla eğitmek olduğunu ifade etmektedir. 
Yaratıcılık ve sanat eğitimi iç içe olan kavramlardır. Yaratıcılık olmadan sanatın tek ve biricik 
olması mümkün olmaz. Bu eğitim sayesinde bireyin yeteneklerini keşfeden ve kendine 
güvenen, üreten ve tasarlayan, estetik yönünü geliştiren bir kişi olması sağlanır. Ayrıca daha 
çağdaş bir topluma ulaşmanın yolunun sanat eğitiminden geçtiği düşünülmektedir (Artut, 2013, 
s.121). Kısaca sanat ve yaratıcılık birbirini tamamlayan bir yapboz parçası gibidir.  

Peşkersoy ve Yıldırım (2010) sanat eğitiminin öneminin, 1739 sayılı Millî Eğitim 
Temel Kanunu’ndaki Türk Millî Eğitiminin Genel Amaçları incelendiğinde özellikle 
vurgulandığı görülmektedir. Özellikle çocuklarda yaratıcılığın gelişmesinde sanat eğitimi 
önemli bir yere sahiptir. Bu bağlamda da Görsel Sanatlar dersi, çocukların yaratıcı düşünme 
becerilerinin daha iyi gelişmesine büyük bir katkı 
sağlamaktadır. Mercin & Alakuş (2007), zamanında verilmeyen sanat eğitiminin; çocuklarda 
farklı fikir ve kültürlere saygı duymama, estetik bakış açısı yönünün zayıflaması, geçmişten 
gelen ve günümüzde bulunan sanat eserlerine gerekli kıymetin verilmemesi gibi özellikleri 
kazanmada sorun yaşayacaklarını vurgulamışlardır. Sanat eğitimi sayesinde 
çocuklar empati yeteneği ve estetik yönü gelişmiş bireyler hâline gelebilirler.  

Ülkemizde millî eğitimin ulaşılmasını istediği hedeflerin kazanılmasında sanat 
eğitiminin yeri büyüktür. “Ülkemizde verilen görsel sanatlar eğitimi ve öğretimi ile geniş 
anlamda sanat eğitimi kastedilmektedir” (Akkurt & Boratav, 2018, s. 56). Resim-iş olarak 
adlandırıldığında isim olarak eğitim daha kısıtlı bir alanı kapsarken, görsel sanatlar eğitimi 
olarak adlandırıldığında daha geniş bir alanı kapsamaktadır. “Daha önceleri ilköğretim ve 
ortaöğretim programlarında Resim ya da Resim-İş şeklinde adlandırılırken 2006 yılı itibariyle 
Görsel Sanatlar dersi şeklinde isimlendirilmiştir” (Akşahin, 2022, s. 12). Ayrıca sanat 
eğitimiyle bireye sadece sanatsal beceri öğretmek hedeflenmemiştir. Sanat eğitimi ile, sanatsal 
becerisi gelişen birey buna ilaveten ülkemizin ve dünyamızın bütün tarihi eserlerini koruyup 
saklaması gerektiği bilincine de varacaktır.  

 
Görsel Sanatlar Eğitimi  
Görsel Sanatlar Eğitiminin, sanat eğitimi alanı içinde ayrı ve önemli bir yere sahip 

olduğu kabul edilmektedir. Bu eğitim resimden grafik tasarıma, heykelden seramiğe, 

mimariden tekstil tasarımına uzanan geniş bir sanat çeşitliliğini kapsar. Bu denli kapsamlı bir 
alan olması, görsel sanatların bireyin günlük yaşamıyla da iç içe olduğunu açıkça ortaya 
koymaktadır. Alakuş ve Mercin (2009) görsel sanatlar eğitimini şu şekilde 
tanımlamışlardır: Öğrencilerin öğrendikleri bilgi ve birikimleri günlük yaşantıları ve diğer 
derslerle harmanlayarak anlamlı bağlar oluşturmalarını hedefleyen çok boyutlu bir eğitimdir 
(s.16). Görsel sanatlar dersi daha önceleri Resim-İş Eğitimi 
olarak anılmaktayken güncel programdan daha farklı bir içeriğe sahipti. Önceki programla bu 
derse sadece resim-iş olarak bir çerçeve çizilmişti fakat yeni programla grafik, heykel, baskı vs. 
gibi birçok alanı kapsayan “Görsel Sanatlar” ismi uygun görülmüştür (Ertürk,2013, s78). 
Görsel sanatlar ismi sayesinde bu ders sadece resim sınırlarından çıkmış ve görsel olan bütün 
sanatları kapsamı altına almıştır. 2018 senesinde yenilenen ilkokul ve ortaokul görsel sanatlar 
dersinin gerekliliği ve önemi şu şekilde vurgulanmıştır: Görsel sanatlar eğitimi alan bir 
öğrencinin yetenekli olması ve ya olmamasının hiçbir önemi yoktur. Görsel sanatlar eğitimi ile 
öğrenci kendini ifade etme, estetik düşünme ve aynı zamanda estetik görme becerisi kazanır. 
Ayrıca bu eğitim toplumsal açıdan birçok fayda sağladığı için her yaştan insan için gereklidir 
(MEB, 2018). Ayrıca görsel sanatlar eğitimi ile ülkemizin kültürel mirasının ve özelliklerinin 
yeni nesil tarafından tanınması ve ayrıca korunması sağlanmaktadır.  

Geniş açıdan bakacak olursak görsel sanatlar eğitimi öğrencilere Türk ve dünya 
sanatını, çeşitli boyama tekniklerini, çeşitli tasarımlar yapabilmeyi ve estetik düşünme 
becerisini öğretmeyi planlamaktadır. “Sanat eğitimi sürecinde; algılama, bilgilenme, düşünme, 
tasarlama, yorumlama, ifade etme ve eleştirme davranışları estetik ilkeler doğrultusunda 
sanatların dili kullanılarak edinilir” ( Aykut, 2006 s.34). Ayaydın vd. göre (2011) sanat tarihi, 
estetik, eleştirel çözümleme ve uygulamayı bir araya getiren bir yaklaşımla yürütülen Görsel 
Sanatlar Eğitimi; bireylerin yalnızca sanat üretmesini değil, aynı zamanda sanatı kavrayıp ona 
değer vermesini de desteklediği görülmektedir. Bütün bunları ele alarak Şirin (2008), birçok 
sanatın aralarındaki bağlantıları birleştirerek sanatçı, seyirci, toplum ve eğitim ile harmanlayan 
çalışmalara “Güzel Sanatlar Eğitimi” denilebileceğini vurgulamıştır.  

Çocukların gelişimi için ülkemizde eğitimin bütün seviyelerinde sürekli geliştirilen 
programlar yapılmaktadır. Görsel sanatlar dersi alanında yapılan planlamalarda buna dâhildir. 
Özellikle çocukların okul öncesi ve ilkokul çağlarında yaratıcılık becerilerinin gelişmesinde 
görsel sanatlar eğitimi önemli bir yere sahiptir. Ayrıca öğrencilerin çizdikleri resimlerle soyut 
olan düşüncelerini somut olarak sergiler ve öğrencinin içsel dünyasını bilmemize ve 
tanımamıza olanak tanır. Sezer (2001) görsel sanatlar eğitiminin öğrencilerde, yeteneklerinin 
gelişmesinin yanı sıra yaratıcı projelerle sorumluluk duygusunun da gelişmesine katkı 
sağlayacağını belirtmiştir. “Hangi mesleğe yönelirse yönelsin, amacına uygun sanat eğitimi ile 
yetişmiş, estetik beğenisi gelişmiş bireylerin kendilerine ve toplumlarına katkıları daha fazla 
olacaktır” (Buyurgan & Buyurgan, 2012, s.5). Görsel sanatlar eğitimi ile öğrencilerin yalnızca 
yeteneklerini değil yaratıcı projeler aracılığıyla sorumluluk duygularının da geliştirilebileceği, 
meslek ayrımı olmaksızın estetik beğenisi gelişmiş bireylerin hem kendilerine hem de topluma 
daha fazla katkı sunabileceği düşünülmektedir. Görsel sanatlar eğitimi, öğrencilerin kendine 
güvenmesinde ve yeteneklerini fark edip karakter özelliklerinin olumlu bir yolda ilerlemesinde 
oldukça etkilidir (Buyurgan & Buyurgan, 2012, s.13). Sanatla ilgilenen bir toplumun duygusal, 
ahlaki, estetik ve yaratıcı açıdan daha seçkin bir insan topluluğu hâline gelecektir.  

Görsel Sanatlar dersi öğretim programı üç ana alandan oluşmaktadır. Bu alanlar şu 
şekilde sıralanabilir: Görsel İletişim ve Biçimlendirme, Kültürel Miras, Sanat Eleştirisi ve 
Estetik (MEB, 2018, s. 11-12).  

 
 
 
 



32

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN

1. Görsel İletişim ve Biçimlendirme  
MEB (2018)’e göre öğrencilerin;   

• Gözlemlerini, hayallerini, duygularını ve düşüncelerini biçimlendirerek görsel iletişim 
kurmaları,   
• Biçimlendirmede görsel iletişimin sağlanması için sanatın dilini kullanmaları yanında onu 
destekleyen yazılı ve sözlü ifadeler oluşturmaları,   
• Görsel sanat çalışmalarında sanat elemanları (renk, çizgi, biçim, form, doku, mekân/uzam) 
ve tasarım ilkelerini (ritim, denge, oran-orantı, vurgu, birlik, çeşitlilik, hareket, zıtlık) 
kullanmaları,   
• Sanat eserlerinin anlamını ve değerini kavrarken kendisinin ve akranlarının oluşturduğu 
görsel sanat çalışmalarına saygı duymayı öğrenmeleri,   
• Görsel sanat çalışmalarını oluştururken öğretim materyallerini (sanat eseri, tıpkıbasım, sanat 
kitapları vb.), araç-gereçleri (fırça, boya, makas, kâğıt vb.) kullanabilmeleri ve teknik 
uygulamaları gerçekleştirmeleri,   
• Yeteneklerini açığa çıkartabilecek yaratıcı, özgün biçimlendirme çalışmalarını yapmaları,  
• Görsel sanat çalışmalarını oluştururken telif hakları gibi konulara ilişkin etik davranışlar 
göstermeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s. 11-12).  

Bu amaçlar doğrultusunda öğrenciler için; sanatsal ürünlerini oluştururken sanat 
elemanlarını ve tasarım ilkelerini kullanması, sanat eserinin kıymetini bilmesi aynı zamanda 
koruması, yaşıtlarının sanatsal ürünlerine saygı göstermesi ve yaratıcılıklarını kullanarak 
kendilerine has sanatsal ürünler yapabilmesi hedeflenmektedir. Bütün bunların yanı sıra görsel 
sanatlar eğitimi öğrencilerin ince motor ve zihinsel becerilerine de katkı sağlamaktadır.  

 
2. Kültürel Miras  

MEB (2018)’ e göre öğrencilerin;   
• Tarihî süreç içerisinde Türk toplumunda ve kültüründe ortaya konulan sanat eserlerini ve 
sanatçıları incelemeleri,   
• Farklı toplum ve kültürlerde ortaya konulan sanat eserlerini ve sanatçıları incelemeleri,   

• Sanat ile kültürün birbirini şekillendirdiğini ve yansıttığını kavramaları,   
• Müze, ören yerleri, tarihî mekânlar, sanat galerisi, sanatçı atölyeleri ve bunun gibi yerlerdeki 
kültür sanat eserlerini incelemeleri,   

• Sanatın duygu, düşünce ve inanışları iletmede bir araç olduğunu anlamaları,   
• Görsel Sanatların geçmiş ile gelecek arasında köprü vazifesi gören araçlardan biri olduğunu 
kavramaları,   

• Müzeler ile Görsel Sanatları ilişkilendirmeleri,   
• Görsel Sanatların tarihsel sürecini incelemeleri,  
• Kültür-sanat örneklerini incelemeleri, analiz etmeleri ve yorumlamaları,   

• Türk kültüründe yardımlaşma amaçlı inşa edilen eserleri (sebil, darüşşifa, imarethane, 
kervansaray vb.) incelemeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s. 11-12).  

Bu amaçlar doğrultusunda öğrencilerin, Türk ve dünya sanatları ve kültürleri ile ilgili 
eserleri ve sanatçıları araştırması ve öğrenmesi hedeflenmektedir.  

 
3. Sanat Eleştirisi ve Estetik   

MEB (2018)’e göre öğrencilerin;   
• Sanat eserlerini basitten karmaşığa doğru eser eleştirisi yöntemine (tanımlama, çözümleme, 
yorumlama ve yargı) göre incelemeleri,   
• Görsel sanatlar alanıyla ilgili kavramları ve sanat eserlerinin oluşturulma süreci hakkında 
öğrendiği bilgileri sanat eseri analizinde kullanmaları,   
• Sanat eserinin duygu ve düşünceleri ifade etmedeki gücünü, iletişim kurma kapasitesini analiz 
etmeleri ve yargıya varmaları,   



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

33

1. Görsel İletişim ve Biçimlendirme  
MEB (2018)’e göre öğrencilerin;   

• Gözlemlerini, hayallerini, duygularını ve düşüncelerini biçimlendirerek görsel iletişim 
kurmaları,   
• Biçimlendirmede görsel iletişimin sağlanması için sanatın dilini kullanmaları yanında onu 
destekleyen yazılı ve sözlü ifadeler oluşturmaları,   
• Görsel sanat çalışmalarında sanat elemanları (renk, çizgi, biçim, form, doku, mekân/uzam) 
ve tasarım ilkelerini (ritim, denge, oran-orantı, vurgu, birlik, çeşitlilik, hareket, zıtlık) 
kullanmaları,   
• Sanat eserlerinin anlamını ve değerini kavrarken kendisinin ve akranlarının oluşturduğu 
görsel sanat çalışmalarına saygı duymayı öğrenmeleri,   
• Görsel sanat çalışmalarını oluştururken öğretim materyallerini (sanat eseri, tıpkıbasım, sanat 
kitapları vb.), araç-gereçleri (fırça, boya, makas, kâğıt vb.) kullanabilmeleri ve teknik 
uygulamaları gerçekleştirmeleri,   
• Yeteneklerini açığa çıkartabilecek yaratıcı, özgün biçimlendirme çalışmalarını yapmaları,  
• Görsel sanat çalışmalarını oluştururken telif hakları gibi konulara ilişkin etik davranışlar 
göstermeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s. 11-12).  

Bu amaçlar doğrultusunda öğrenciler için; sanatsal ürünlerini oluştururken sanat 
elemanlarını ve tasarım ilkelerini kullanması, sanat eserinin kıymetini bilmesi aynı zamanda 
koruması, yaşıtlarının sanatsal ürünlerine saygı göstermesi ve yaratıcılıklarını kullanarak 
kendilerine has sanatsal ürünler yapabilmesi hedeflenmektedir. Bütün bunların yanı sıra görsel 
sanatlar eğitimi öğrencilerin ince motor ve zihinsel becerilerine de katkı sağlamaktadır.  

 
2. Kültürel Miras  

MEB (2018)’ e göre öğrencilerin;   
• Tarihî süreç içerisinde Türk toplumunda ve kültüründe ortaya konulan sanat eserlerini ve 
sanatçıları incelemeleri,   
• Farklı toplum ve kültürlerde ortaya konulan sanat eserlerini ve sanatçıları incelemeleri,   

• Sanat ile kültürün birbirini şekillendirdiğini ve yansıttığını kavramaları,   
• Müze, ören yerleri, tarihî mekânlar, sanat galerisi, sanatçı atölyeleri ve bunun gibi yerlerdeki 
kültür sanat eserlerini incelemeleri,   

• Sanatın duygu, düşünce ve inanışları iletmede bir araç olduğunu anlamaları,   
• Görsel Sanatların geçmiş ile gelecek arasında köprü vazifesi gören araçlardan biri olduğunu 
kavramaları,   

• Müzeler ile Görsel Sanatları ilişkilendirmeleri,   
• Görsel Sanatların tarihsel sürecini incelemeleri,  
• Kültür-sanat örneklerini incelemeleri, analiz etmeleri ve yorumlamaları,   

• Türk kültüründe yardımlaşma amaçlı inşa edilen eserleri (sebil, darüşşifa, imarethane, 
kervansaray vb.) incelemeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s. 11-12).  

Bu amaçlar doğrultusunda öğrencilerin, Türk ve dünya sanatları ve kültürleri ile ilgili 
eserleri ve sanatçıları araştırması ve öğrenmesi hedeflenmektedir.  

 
3. Sanat Eleştirisi ve Estetik   

MEB (2018)’e göre öğrencilerin;   
• Sanat eserlerini basitten karmaşığa doğru eser eleştirisi yöntemine (tanımlama, çözümleme, 
yorumlama ve yargı) göre incelemeleri,   
• Görsel sanatlar alanıyla ilgili kavramları ve sanat eserlerinin oluşturulma süreci hakkında 
öğrendiği bilgileri sanat eseri analizinde kullanmaları,   
• Sanat eserinin duygu ve düşünceleri ifade etmedeki gücünü, iletişim kurma kapasitesini analiz 
etmeleri ve yargıya varmaları,   

• Sanat eserlerini incelediğinde sanatın anlamı ve değeri konusunda bir yargıya varmaları,   
• Sanat eserinin ekonomik değerinin olduğunu fark etmeleri,   

• Görsel sanatlarla ilgili tartışmalarda ortaya konulan görüşlerin, sanat eserine yönelik 
düşüncelerin ve tercihlerin farklı olabileceğini görmeleri ve bu düşüncelere saygı duymayı 
öğrenmeleri,   

• Sanata ve sanatçıya saygı duymayı öğrenmeleri,   
• Görsel sanat alanındaki etik kuralları bilmeleri amaçlanmıştır (MEB, 2018, s. 11-12).  

Görsel sanatlar öğretim programında bütün öğrenme alanlarına dair kazanımlara 
değinilmiştir. Ayrıca öğretim programında kök değerlere de yer verilmiştir. Bu değerler; adalet, 
dostluk, dürüstlük, sevgi, saygı, sabır, vatanseverlik, öz denetim, sorumluluk, yardımseverlik 
şeklinde sıralanabilir (MEB, 2018, s. 4). Bu bağlamda öğrencilerin sanatsal bir ürün ortaya 
çıkarmasında değerler eğitiminin de önemli bir yeri vardır.   

Değerler Eğitimi   
Günümüzde ülkeler her alanda bir yarış hâlindeler. Bir ülkedeki eğitim sistemi ne kadar 

iyiyse o ülke siyasi ve askerî bakımdan daha avantajlı ve güçlüdür. Bunu sağlamanın yolu ise 
değerler eğitiminden geçer. Değerler eğitimini zamanında ve yeterince almış bir çocuk 
vatansever, demokratik, dürüst ve adaletli, çalışkan, sorumluluk sahibi ve aynı zamanda saygılı 
ve hoşgörülü bir birey hâline gelir. Akbaş (2004)’a göre değerler eğitimine öncelik veren bir 
toplum akademik kazanımlara ek olarak toplumdaki bireylerin iyi birer insan olmalarını 
sağlamayı da hedeflemelidir. Tezcan (1991) ise bir toplumun kendine has değerlerini bir 
sonraki kuşağa iletebilmesi için bu değerleri eğitim sistemi ile bireylere aşılaması gerektiğini 
ifade etmektedir. Eğitim ile ilişkilendirilebilen değerlerle daha bilinçli ve daha duyarlı bir 
toplum için büyük bir adım atılmış demektir. Değerler, insanların düşünce tarzlarını ve 
hareketlerini etkileyen unsurlardır ve bu unsurlar, bireylerin tutumlarını ve davranışlarını 
şekillendirme ve yönlendirme sürecinde önemli bir rol oynar. Bu bağlamda bir toplumun kendi 
değerlerini eğitim yoluyla bireylere aktarmasının, bilinçli ve duyarlı bireyler yetiştirerek 
toplumun tutum ve davranışlarını olumlu yönde şekillendiren önemli bir adım olduğu sonucuna 
varılmaktadır. 

Tezcan (1974) değerlerin özelliklerini şu şekilde sıralamıştır: Bir toplumun çoğunluğu 
tarafından kabul edilmiş ve bireylerin zihninde önemli bir yere sahiptir. Toplumun genel 
ihtiyaçları ve refahı genellikle değerlerle bağlantılıdır. Duygularla yoğun bir bağlantısı vardır 
(s. 14-15). Bu bağlamda toplumların kendi değerlerini oluşturduğunu ve bunlara yoğun bağlılık 
gösterdiğini düşünebiliriz. Poyraz (2004) değerleri ikiye ayırır. Bunlar içkin ve aşkın 
değerlerdir. İçkin değerler daha çok bilmenin hüküm sürdüğü zihinsel süreçlerle oluşan 
değerlerdir. Aşkın değerler ise inanama ile ilgili olan daha çok ahlak ve din ile ilişkili olan 
değerlerdir (s. 96-97). Ülken (2016) bunlara ek olarak “normatif değerler” başlığını eklemiş ve 
ekonomi ve hukuk gibi ölçüt görevi gören değerleri bu başlık altına toplamıştır.  

Değerler eğitimi ile bir bireyin içindeki olumlu yönleri keşfetmesi ve kişiliğini tam 
anlamıyla geliştirerek insani mükemmeliyete ulaşmasını sağlamak hedeflenir. Amaç 
çocuklarda var olan doğuştan gelen nitelikleri geliştirerek, onların insani mükemmeliyete 
ulaşmalarını sağlamak ve insanın varoluş amacını tam olarak anlamalarına yardımcı olmaktır. 
Bu tür eğitimler, öğrencilerin seçim yapma ve karar verme yetilerini geliştirmeyi amaçlamakta 
ve bunun yaşam boyu sürecek bir özellik hâline gelmesini vurgulamaktadır (Onur, 1995 
s. 247).  

Millî Eğitim Bakanlığının 2017 yılında müfredatta yaptığı değişiklikte değerler eğitimi 
ve buna bağlı on kök değer müfredata dâhil olmuştur. Bu değerler; adalet, yardımseverlik, 
dostluk, vatanseverlik, dürüstlük, sorumluluk, öz denetim, sevgi, sabır ve saygıdır. Değerler 
eğitimi, iyi insan olma yolunda oldukça önemli içsel bir süreçtir. Bireylerin herhangi bir 
durumda daima iyi ve güzel davranışlardan yana olmalarını 
destekler. Kasapoğlu (2013) ise değerler eğitimi ile bireylerin düzgün ve üretken bir toplum 



34

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN

oluşturmak için davranışlarını kontrol etmelerini ve bu yönde yeni nesiller yetiştirmesini 
desteklediğini ifade etmiştir. Hangi açıdan bakarsak bakalım değerler eğitiminin okullarda 
öğrencilere aşılanması gerektiği düşünülmektedir. Mindivanlı, Küçük ve Aktaş 
(2012) okullarda değerler eğitimini daha etkili bir şekilde öğretmek için bir sistem 
oluşturulmasını, bu sistemin ögelerinin ve kullanılacak materyallerin sistemin etkili olmasında 
oldukça önemli olduğunu düşünmektedir. Bu materyallere ve ögelere daha kolay bir yolla 
ulaşmak için öğrencilerin beklentilerinin ve hazır bulunuşluklarının bilinmesi gereklidir. Bu 
sayede değerler eğitimi bireylere yalnızca davranış kazandırmaya yönelik bir süreç değil, 
bireyin yaşam felsefesini, ahlakını, tutumlarını ve dünya görüşünü şekillendiren bütüncül bir 
eğitim yaklaşımıdır. Bu doğrultuda düşünülecek olursa, okullarda değerler eğitiminin etkili 
olabilmesi için öğrencilerin ihtiyaç ve hazır bulunuşluklarını dikkate alan, uygun materyal ve 
ögelerle destekleyen bir sistemin gerekli olduğu düşünülmektedir. Böyle bir yaklaşımla 
değerler eğitiminin yalnızca davranış kazandırmanın ötesine taşıyarak bireyin yaşam 
felsefesini, ahlaki yapısını ve dünya görüşünü şekillendiren bütüncül bir süreç haline 
getirilebileceği düşünülmektedir. 

 
 
 
Sanat Eğitimi ve Değerler Eğitimi 
Sanat eğitimi ile değerler eğitiminin kesişim noktası eğitimin en güçlü ve en etkili 

yönlerinden birini oluşturur. Toplumların kültürel yapısını oluşturan inançlar, düşünceler ve 
davranış kalıpları, bireylerin yaşamına yön veren ortak ölçütler niteliğindedir (Tural, 1992). 
Sanat, doğası gereği duygu, empati, ifade özgürlüğü, hoşgörü ve estetik farkındalık gibi 
değerlerle yoğrulmuş bir alandır. Öğrenciler bir resim yaparken sabrı, bir heykel tasarlarken 
emeğin değerini, bir grup çalışmasında iş birliğini ve sorumluluğu, bir sanat eserini 
yorumlarken de saygı ve empatiyi doğal biçimde deneyimlemiş olacaktır. Sanat, soyut değerleri 
somut bir hale dönüştürerek öğrencilerin bu değerleri anlamasını ve içselleştirmesini 
kolaylaştırır. Bu nedenle sanat eğitimi, değerler eğitimini öğrencilere kazandırmak için hem en 
etkili hem de en kalıcı öğrenme ortamlarından birini sunar. 

Günümüzde eğitim anlayışı, yalnızca bilişsel kazanımlara odaklanmanın yeterli 
olmadığını; duyuşsal ve sosyal becerilerin de temel birer öğrenme alanı olduğunu kabul 
etmektedir. Bu bağlamda sanat eğitimi, değerler eğitimiyle bütünleştirildiğinde öğrencilerin 
hem estetik zekâsını hem de karakter gelişimini birlikte destekleyen güçlü bir eğitim modeli 
ortaya çıkmaktadır. Sanat eğitimi, bireyin kendi yaşam deneyimlerini bilinçli, planlı ve sistemli 
bir biçimde geliştirerek dönüştürmesini, zenginleştirmesini ve daha olgun bir düzeye taşımasını 
sağlayan bir süreçtir (Uçan, 2002, s. 2‐3). Öğrenciler, sanat yoluyla hem kendilerini keşfeder 
hem de toplumsal değerleri anlayabilirler. Kendi duygusal dünyalarından yola çıkarak 
başkalarının duygularını kavramayı öğrenirler. Böylece sanat eğitimi, yalnızca bir üretim süreci 
olmanın yanı sıra aynı zamanda bir düşünme, değerlendirme, hissetme ve değer oluşturma 
sürecine dönüşür. Unutulmamalıdır ki sanat eğitimi ile bireylerin kendi kültürlerinin ve farklı 
kültürlerin yüzyıllar öncesinden günümüze kadar olan süreçte yapılmış olan sanat eserlerini 
tanıması ve ayrıca o dönemin insanları ve sanatları hakkında empati kurmalarına destek 
olmaktadır. 

Bu bağlamda düşünüldüğünde sanat eğitimi ve değerler eğitimi, birbirini besleyen ve 
güçlendiren iki temel eğitim alanıdır. Bu iki alanın bütünleştirilmesi, öğrencilerin hem yaratıcı 
hem duyarlı, hem özgün düşünebilen hem de toplumsal sorumluluk bilincine sahip bireyler 
olarak yetişmesini sağlamaktadır. Bu nedenle sanat eğitimi, sadece estetik bir etkinlik olarak 
düşünülmemelidir. Aynı zamanda kök değerlerimizin deneyimlendiği, karakterin şekillendiği 
ve bireyin kendini gerçekleştirme yolculuğunda önemli bir yapı taşıdır. 

 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

35

oluşturmak için davranışlarını kontrol etmelerini ve bu yönde yeni nesiller yetiştirmesini 
desteklediğini ifade etmiştir. Hangi açıdan bakarsak bakalım değerler eğitiminin okullarda 
öğrencilere aşılanması gerektiği düşünülmektedir. Mindivanlı, Küçük ve Aktaş 
(2012) okullarda değerler eğitimini daha etkili bir şekilde öğretmek için bir sistem 
oluşturulmasını, bu sistemin ögelerinin ve kullanılacak materyallerin sistemin etkili olmasında 
oldukça önemli olduğunu düşünmektedir. Bu materyallere ve ögelere daha kolay bir yolla 
ulaşmak için öğrencilerin beklentilerinin ve hazır bulunuşluklarının bilinmesi gereklidir. Bu 
sayede değerler eğitimi bireylere yalnızca davranış kazandırmaya yönelik bir süreç değil, 
bireyin yaşam felsefesini, ahlakını, tutumlarını ve dünya görüşünü şekillendiren bütüncül bir 
eğitim yaklaşımıdır. Bu doğrultuda düşünülecek olursa, okullarda değerler eğitiminin etkili 
olabilmesi için öğrencilerin ihtiyaç ve hazır bulunuşluklarını dikkate alan, uygun materyal ve 
ögelerle destekleyen bir sistemin gerekli olduğu düşünülmektedir. Böyle bir yaklaşımla 
değerler eğitiminin yalnızca davranış kazandırmanın ötesine taşıyarak bireyin yaşam 
felsefesini, ahlaki yapısını ve dünya görüşünü şekillendiren bütüncül bir süreç haline 
getirilebileceği düşünülmektedir. 

 
 
 
Sanat Eğitimi ve Değerler Eğitimi 
Sanat eğitimi ile değerler eğitiminin kesişim noktası eğitimin en güçlü ve en etkili 

yönlerinden birini oluşturur. Toplumların kültürel yapısını oluşturan inançlar, düşünceler ve 
davranış kalıpları, bireylerin yaşamına yön veren ortak ölçütler niteliğindedir (Tural, 1992). 
Sanat, doğası gereği duygu, empati, ifade özgürlüğü, hoşgörü ve estetik farkındalık gibi 
değerlerle yoğrulmuş bir alandır. Öğrenciler bir resim yaparken sabrı, bir heykel tasarlarken 
emeğin değerini, bir grup çalışmasında iş birliğini ve sorumluluğu, bir sanat eserini 
yorumlarken de saygı ve empatiyi doğal biçimde deneyimlemiş olacaktır. Sanat, soyut değerleri 
somut bir hale dönüştürerek öğrencilerin bu değerleri anlamasını ve içselleştirmesini 
kolaylaştırır. Bu nedenle sanat eğitimi, değerler eğitimini öğrencilere kazandırmak için hem en 
etkili hem de en kalıcı öğrenme ortamlarından birini sunar. 

Günümüzde eğitim anlayışı, yalnızca bilişsel kazanımlara odaklanmanın yeterli 
olmadığını; duyuşsal ve sosyal becerilerin de temel birer öğrenme alanı olduğunu kabul 
etmektedir. Bu bağlamda sanat eğitimi, değerler eğitimiyle bütünleştirildiğinde öğrencilerin 
hem estetik zekâsını hem de karakter gelişimini birlikte destekleyen güçlü bir eğitim modeli 
ortaya çıkmaktadır. Sanat eğitimi, bireyin kendi yaşam deneyimlerini bilinçli, planlı ve sistemli 
bir biçimde geliştirerek dönüştürmesini, zenginleştirmesini ve daha olgun bir düzeye taşımasını 
sağlayan bir süreçtir (Uçan, 2002, s. 2‐3). Öğrenciler, sanat yoluyla hem kendilerini keşfeder 
hem de toplumsal değerleri anlayabilirler. Kendi duygusal dünyalarından yola çıkarak 
başkalarının duygularını kavramayı öğrenirler. Böylece sanat eğitimi, yalnızca bir üretim süreci 
olmanın yanı sıra aynı zamanda bir düşünme, değerlendirme, hissetme ve değer oluşturma 
sürecine dönüşür. Unutulmamalıdır ki sanat eğitimi ile bireylerin kendi kültürlerinin ve farklı 
kültürlerin yüzyıllar öncesinden günümüze kadar olan süreçte yapılmış olan sanat eserlerini 
tanıması ve ayrıca o dönemin insanları ve sanatları hakkında empati kurmalarına destek 
olmaktadır. 

Bu bağlamda düşünüldüğünde sanat eğitimi ve değerler eğitimi, birbirini besleyen ve 
güçlendiren iki temel eğitim alanıdır. Bu iki alanın bütünleştirilmesi, öğrencilerin hem yaratıcı 
hem duyarlı, hem özgün düşünebilen hem de toplumsal sorumluluk bilincine sahip bireyler 
olarak yetişmesini sağlamaktadır. Bu nedenle sanat eğitimi, sadece estetik bir etkinlik olarak 
düşünülmemelidir. Aynı zamanda kök değerlerimizin deneyimlendiği, karakterin şekillendiği 
ve bireyin kendini gerçekleştirme yolculuğunda önemli bir yapı taşıdır. 

 

SONUÇ 
Sanat, insanlığın ortaya çıkışıyla birlikte var olmuş; bireylerin estetik duygu ve 

düşüncelerini geliştiren ve ayrıca bunları ifade etmesine imkân tanıyan en temel kültürel 
olgulardan biridir. Tarihsel süreç boyunca sanat, hem toplumsal hem bireysel yaşamın ayrılmaz 
bir parçası olmuştur. İnsanlar gerek mağara duvarlarında gerek gündelik yaşam nesnelerinde 
güzeli arama ve estetik kaygı taşıma çabalarını sürdürmüşlerdir. Günümüzde sanat, yalnızca 
estetik bir faaliyet değil; bireyin duygu dünyasını besleyen, yaşam kalitesini artıran ve 
toplumsal bilincin gelişmesine katkı sağlayan bir unsur olarak değerlendirilmektedir. 

Sanatın toplumsal yaşamdaki bu güçlü etkisi, sanat eğitiminin önemini açık bir şekilde 
ortaya koymaktadır. Sanat eğitimi, bireylerin bilişsel, duyuşsal ve psikomotor gelişimlerini 
destekleyerek onların estetik duyarlılık, yaratıcı düşünme ve problem çözme becerilerini 
güçlendirir. Eğitim sürecinin yalnızca yetenekli bireylere sunulan bir alan değil, tüm bireylerin 
yaratıcı potansiyelini ortaya çıkarma amacı taşıdığı görülmektedir. Bu yönüyle sanat eğitimi, 
çağdaş ve üretken toplumların yetişmesinde önemli bir role sahiptir. Nitekim sanat eğitimi 
almamış bireylerin kültürel mirasa karşı ilgisiz kalması, estetik duyarlılıklarının zayıflaması 
veya farklılıklara saygı gelişiminde sorunlar yaşaması olasıdır. 

Görsel sanatlar eğitimi ise sanat eğitiminin önemli bir boyutunu oluşturmakta; 
öğrencilere sanatın diliyle düşünme, gözlem yapma, tasarlama, yorumlama ve eleştirme 
becerileri kazandırmayı amaçlamaktadır. Güncel programla resim-iş dersinden çok daha geniş 
bir çerçeveye taşınan bu ders, grafik, heykel, baskı, tasarım gibi birçok alanı kapsayarak 
öğrencilerin hem sanatsal hem kültürel farkındalıklarını artırmaktadır. Öğrencilerin kendi 
kültürel miraslarını tanımaları, dünya kültürleriyle karşılaştırmaları ve sanat eserlerinin tarihsel 
süreç içindeki önemini kavramaları, bu eğitimin temel çıktıları arasındadır. 

Değerler eğitimi ise sanat eğitimini tamamlayan önemli bir yapı taşıdır. Adalet, saygı, 
sevgi, sorumluluk, öz denetim, yardımseverlik gibi kök değerler, bireyin toplumsal yaşamdaki 
davranışlarını şekillendirmekte ve iyi bir insan olma yolunda rehberlik etmektedir. Görsel 
sanatlar dersinde değerlerin ele alınması, öğrencilerin hem sanatsal üretimlerinde etik ve estetik 
bilinci geliştirmekte hem de toplumla uyumlu, hoşgörülü ve sorumluluk sahibi bireyler olarak 
yetişmelerine katkı sağlamaktadır. 

Sonuç olarak sanat eğitimi ve değerler eğitimi birbirini tamamlayan ve bireyin çok yönlü 
gelişimine hizmet eden bütüncül bir yapıya sahiptir. Bu bağlamda eğitim sistemlerinde sanatın 
etkin bir biçimde yer alması, çağdaş, estetik duyarlılığı gelişmiş, kültürüne sahip çıkan ve 
evrensel değerlere duyarlı bireylerin yetiştirilmesi açısından büyük bir önem taşımaktadır. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



36

Zeynep AKAR AYAYDIN, Selma TAŞKESEN

 
KAYNAKÇA 

Ağluç, L. (2013). Sanat Yaratıcılık Bağlamında İnsan ve Yaratma Güdüsü. Akdeniz İnsani 
Bilimler Dergisi, 3(1), 1-14. 

Akar Ayaydın, Z., & Taşkesen, S. (2024). Görsel Sanatlar Öğretiminde Görsel Kültür Eğitimi 
Etkinliği: Van Gogh’un Arles’daki Yatak Odası. EKEV Akademi Dergisi (97), 345-361. 
https://doi.org/10.17753/sosekev.1388617 

Akbaş, O. (2004). Türk Milli Eğitim Sisteminin Duyuşsal Amaçlarının İlköğretim II. Kademede 
Gerçekleşme Derecesinin Değerlendirilmesi. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ankara 
Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Akkurt, S., & Boratav, O. (2018). Neden Sanat Eğitimi?. International Journal of Scholars in 
Education, 1(1), 54-60. 

Akşahin, N. (2022). 2006 Yılı Görsel Sanatlar Dersi Öğretim Programı (1-8) İle 2018 Yılı 
Görsel Sanatlar Dersi (1-8) Programın Karşılaştırılması. (Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi). Necmettin Erbakan Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Alakuş, A.O. & Mercin, L. (2009). Sanat Eğitimi ve Görsel Sanatlar Öğretimi. Ankara: Pegem 
Yayınları. 

Artut, K. (2013). Sanat Eğitimi Kuramları ve Yöntemleri. Ankara: Anı Yayıncılık 

Ayaydın, A., Vural, D. Ü., Tuna, S., & Yılmaz, M. G. (2011). Sanat eğitimi ve görsel sanatlar 
öğretimi. 

Aykut, A. (2006). Günümüzde Görsel Sanatlar Eğitiminde Kullanılan Yöntemler. Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(21), 33-42. 

Brommer, G. S., & Horn. G. S. (1985). Art in Your World. Davis Publications. Inc. Worcester. 
Massachusetts U.S.A. Second Edition. 

Buyurgan, S., & Buyurgan, U. (2012). Sanat Eğitimi ve Öğretimi. Ankara: Pegem A Yayıncılık. 

Çelik, M. E. (2022). Estetik ve Politika Bağlamında Sanat Eserinde Arşiv Kullanımı. 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel 
Sanatlar Enstitüsü. 

Ersoy, A. (1995). Sanat Kavramlarına Giriş. İstanbul: Yorum-Sanat Yayıncılık 

Ertürk, M., (2013). İlköğretim II. Kademe Görsel Sanatlar Eğitimi Dersi Öğretim Programının 
Öğretmen Görüşlerine Göre Değerlendirilmesi. Anadolu Journal of Educational 
Sciences International 3(1), 78-94. 

Kasapoğlu, H. (2013). Okulda Değer Eğitimi ve Hikayeler. Millî Eğitim Dergisi, 43(198), 97-
109. 

Keyifli, Ş. (2013). Eğitim ve Din Eğitimi. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
(ÇÜİFD), 13(2), 31-54. 

Kırışoğlu, O. T. (2002). Sanatta Eğitim. Ankara: Pegem A Yayıncılık 

Levin, R. (1999). Modern İnsanın Kökeni. Ankara: Tübitak Yayınları. 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

37

 
KAYNAKÇA 

Ağluç, L. (2013). Sanat Yaratıcılık Bağlamında İnsan ve Yaratma Güdüsü. Akdeniz İnsani 
Bilimler Dergisi, 3(1), 1-14. 

Akar Ayaydın, Z., & Taşkesen, S. (2024). Görsel Sanatlar Öğretiminde Görsel Kültür Eğitimi 
Etkinliği: Van Gogh’un Arles’daki Yatak Odası. EKEV Akademi Dergisi (97), 345-361. 
https://doi.org/10.17753/sosekev.1388617 

Akbaş, O. (2004). Türk Milli Eğitim Sisteminin Duyuşsal Amaçlarının İlköğretim II. Kademede 
Gerçekleşme Derecesinin Değerlendirilmesi. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ankara 
Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Akkurt, S., & Boratav, O. (2018). Neden Sanat Eğitimi?. International Journal of Scholars in 
Education, 1(1), 54-60. 

Akşahin, N. (2022). 2006 Yılı Görsel Sanatlar Dersi Öğretim Programı (1-8) İle 2018 Yılı 
Görsel Sanatlar Dersi (1-8) Programın Karşılaştırılması. (Yayımlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi). Necmettin Erbakan Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

Alakuş, A.O. & Mercin, L. (2009). Sanat Eğitimi ve Görsel Sanatlar Öğretimi. Ankara: Pegem 
Yayınları. 

Artut, K. (2013). Sanat Eğitimi Kuramları ve Yöntemleri. Ankara: Anı Yayıncılık 

Ayaydın, A., Vural, D. Ü., Tuna, S., & Yılmaz, M. G. (2011). Sanat eğitimi ve görsel sanatlar 
öğretimi. 

Aykut, A. (2006). Günümüzde Görsel Sanatlar Eğitiminde Kullanılan Yöntemler. Erciyes 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(21), 33-42. 

Brommer, G. S., & Horn. G. S. (1985). Art in Your World. Davis Publications. Inc. Worcester. 
Massachusetts U.S.A. Second Edition. 

Buyurgan, S., & Buyurgan, U. (2012). Sanat Eğitimi ve Öğretimi. Ankara: Pegem A Yayıncılık. 

Çelik, M. E. (2022). Estetik ve Politika Bağlamında Sanat Eserinde Arşiv Kullanımı. 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Güzel 
Sanatlar Enstitüsü. 

Ersoy, A. (1995). Sanat Kavramlarına Giriş. İstanbul: Yorum-Sanat Yayıncılık 

Ertürk, M., (2013). İlköğretim II. Kademe Görsel Sanatlar Eğitimi Dersi Öğretim Programının 
Öğretmen Görüşlerine Göre Değerlendirilmesi. Anadolu Journal of Educational 
Sciences International 3(1), 78-94. 

Kasapoğlu, H. (2013). Okulda Değer Eğitimi ve Hikayeler. Millî Eğitim Dergisi, 43(198), 97-
109. 

Keyifli, Ş. (2013). Eğitim ve Din Eğitimi. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
(ÇÜİFD), 13(2), 31-54. 

Kırışoğlu, O. T. (2002). Sanatta Eğitim. Ankara: Pegem A Yayıncılık 

Levin, R. (1999). Modern İnsanın Kökeni. Ankara: Tübitak Yayınları. 

MEB, (2018). Görsel Sanatlar Dersi Öğretim Programı (İlkokul ve Ortaokul 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7 
ve 8. Sınıflar). Ankara: MEB Yayınları. 

Mercin, L., & Alakuş, A. O. (2007). Birey ve toplum için sanat eğitiminin gerekliliği. Dicle 
Üniversitesi Ziya Gökalp Eğitim Fakültesi Dergisi, (9), 14-20. 

Mindivanlı, E., Küçük, B., & Aktaş, E. (2012). Sosyal Bilgiler Dersinde Değerlerin 
Akatarımında Atasözleri ve Deyimlerin Kullanımı. Eğitim ve Öğretim Araştırmaları 
Dergisi, 1(3), 93-101. 

Onur, B. (1995). Ergeni Anlamak. Ankara: İmge Kitabevi. 

Özsoy, V. (2007). Görsel Sanatlar Eğitimi. Ankara: Gündüz Eğitim ve Yayıncılık. 

Peşkersoy, E., & Yıldırım, O. (2010). İlköğretim Görsel Sanatlar Dersi 1-8. Sınıflar Öğretmen 
Kılavuz Kitabı. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı. 

Poyraz, H. (2004). Değerlerin Kuruluşu ve Yapısı. Değerler ve Eğitimi Uluslararası 
Sempozyumu (s. 81-88). İstanbul: DEM Yayınları. 

San, İ. (2010). Sanat Eğitimi Kuramları. Ankara: Ütopya Yayınları. 

San, İ. (1985). Sanat ve Yaratıcılık Eğitimi Olarak Tiyatro. Ankara University Journal of 
Faculty of Educational Sciences (JFES), 18(1), 99-112. 

San, I. (1977). Sanatsal Yaratma, Çocukta Yaratıcılık. Ankara: Türkiye iş Bankası Kültür 
Yayınları. 

Sezer, H. (2001). İlköğretimde Resim-İş Eğitimi. Ankara: MEB Projeler Koordinasyon Dairesi 
Başkanlığı. 

Şirin, A. (2008). Halk Eğitim Merkezlerinin Sanat Eğitimi Bağlamında Yetişkin Eğitimindeki 
Yeri ve Önemi. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Tezcan, M. (1974). Türklerle İlgili Streotipler (Kalıpyargılar) ve Türk Değerleri Üzerine Bir 
Deneme. Ankara: Ankara Üniversitesi Eğitim Fakültesi. 

Tezcan, M. (1991). Sosyolojiye Giriş. Ankara: Gelişim Yayınevi. 

Tural, S. (1992). Kültürel Kimlik Üzerine Düşünceler. Ankara: Ecdad. 

Uğurlu, H. (2008). Teknoloji Sanat İlişkisi: Günümüzde Teknolojik Sanatların Amacı. Uşak 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 1(2), 247-262. 

Ülken, H. Z. (2016). Bilgi ve Değer. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Ünver, E. (2016). Neden ve Nasıl Sanat Eğitimi. İdil Sanat ve Dil Dergisi, 5(23), 865 878. 

Yaşmut, B. (2013). Piyano Eğitiminin Müziksel İşitme, Okuma ve Yazma Davranışlarına Etkisi. 
(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim Bilimleri 
Enstitüsü. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2013). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Seçkin 
Yayıncılık. 

Yolcu, E. (2009). Sanat Eğitimi Kuramları ve Yöntemleri. Ankara: Nobel Yayımcılık. 
 





BÖLÜM 4

ÇOCUK ÇIZIMLERINDE SOSYAL 
BECERI YANSIMALARI: ŞEMA 
ÖNCESI VE ŞEMATIK DÖNEM 

KARŞILAŞTIRMASI

 

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN1 

1  Arş. Gör. Dr., Necmettin Erbakan Üniversitesi Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü Resim-iş Eğitimi Anabilim Dalı https://orcid.org/0000-
0003-4453-7451 



40

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCENSibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN

  
 

GİRİŞ 

Çocuk çizimleri, gelişimsel psikoloji, sanat eğitimi ve sosyal-duygusal değerlendirme 
alanlarında uzun yıllardır kullanılan etkili bir gözlem aracıdır. Çocuklar, motor ve bilişsel 
becerilerine ek olarak sosyal deneyimlerini de çizimlerine yansıtır. Piaget (1951), çocukların 
düşünme biçimlerinin grafiksel yansımalarını doğrudan etkilediğini savunurken; Vygotsky 
(1978), çizimlerin sosyal etkileşim içinde gelişen kültürel bir araç olduğunu belirtmiştir. 
Araştırmalar, çocukların yaptıkları resimlerin onların iç dünyalarını, bilinçdışı arzularını ve 
duygusal süreçlerini yansıtma işlevi gördüğünü belirtmektedir. Resmin, özellikle okul öncesi 
dönemde, çocuğun duygu ve düşüncelerini dışa vurduğu önemli bir ifade aracı olduğu kabul 
edilir. Çocuğun zihinsel, duygusal ve devinimsel gelişim aşamalarına bağlı olarak çizimleri 
kimi zaman gizli duygularını açığa çıkarır, kimi zaman da yaşadığı bir deneyimi sembolik 
biçimde anlatır. Bu yönüyle resim yapma, çocuğa kendini ifade etme için doğal ve etkili bir 
ortam sunar (Samurçay, 2006). Sosyal beceriler, bireyin sosyal çevreye uyum sağlama, akran 
ilişkilerini sürdürme ve uygun sosyal davranışları yerine getirme kapasitesi olarak 
tanımlanmaktadır (Gresham & Elliott, 1990). Dolayısıyla çocuk çizimlerindeki kişilerarası 
ilişkilerin niteliği, sosyal beceri gelişimini yansıtan önemli bir göstergedir. Bu araştırma 
çocukların çizim dönemleri ile sosyal beceri bileşenlerini ilişkilendirerek şema öncesi ve 
şematik dönem arasındaki sosyal gelişim farklılıklarını incelemektedir. Çocuk çizimleri, 
sosyal-duygusal ve bilişsel gelişimin doğal bir yansıması olarak değerlendirilen önemli bir 
gözlem aracıdır. Çocuklar, sosyal ilişkilerini, çevre algılarını ve duygusal deneyimlerini çoğu 
zaman sözel olarak ifade edemedikleri durumlarda çizimleri aracılığıyla aktarır. Bu nedenle 
çocuk resimleri, hem gelişimsel özellikleri hem de sosyal beceri düzeylerini anlamada değerli 
ipuçları sunar. Gresham ve Elliott’ın (1990; 2008) sosyal beceri modeli, işbirliği, iletişim, 
empati, öz-denetim ve sorumluluk gibi temel sosyal bileşenlerin çocuk davranışlarında nasıl 
ortaya çıktığını açıklayan kapsamlı bir çerçeve sunar. Bu bileşenler, çocuk çizimlerinde 
figürler arası ilişki, ortak etkinlik temsilleri, mekânsal düzen ve sosyal sahnelerin çeşitliliği 
gibi göstergeler üzerinden izlenebilir. Gelişimsel olarak şema öncesi dönem (4–7 yaş) ve 
şematik dönem (7–9 yaş), çocukların sosyal çevreyi algılama ve temsil etme biçimlerinde 
önemli farklılıklar barındırır. Bu çalışmanın amacı, toplam 76 çocuk çizimini sosyal beceri 
gelişimi bağlamında karşılaştırarak bu iki dönem arasındaki değişimi ortaya koymaktır. 
Bulgular, çocukların sosyal ilişkilerinin ve çevresel farkındalıklarının çizimlerine doğrudan 
yansıdığını göstermekte ve çizimlerin sosyal-duygusal değerlendirmede etkili bir araç 
olduğunu desteklemektedir. 

 

Sosyal Beceri Gelişimi 

Sosyal beceriler; birçok beceriyi kapsadığı için uzman kişiler sosyal becerileri kendi 
görüşlerine göre çeşitli şekillerde sınıflandırmışlar, bu sınıflandırmaları yaparken de farklı 
yaklaşımlar kullanmışlardır (Sapsağlam, 2015). Sosyal becerileri Caldarella ve Merrell 
(1997) beş; Goldstein, Sprafkin, Gershaw ve Klein (1980) altı; Akkök (2006) altı; Gresham 
ve Elliot (2008) ise yedi başlık altında sınıflandırmıştır (Günindi, 2010, akt; Kuzu Jafari, 
2021). Erken yaşlarda sosyal becerilerini geliştirme ve bunları günlük yaşamda kullanabilme 
fırsatı bulan çocukların, önce sosyal ilişkilerinde, ardından da diğer gelişim alanlarında 
belirgin ilerlemeler gösterdiği görülmektedir. Küçük yaşta akranlarıyla olumlu iletişim 
kurabilen ve sosyal etkileşimlerde başarılı olan çocukların, ilerleyen yıllarda da bu becerileri 
koruyarak toplumla daha kolay uyum sağlayan, kendini net biçimde ifade edebilen ve yaşam 
doyumu yüksek bireyler olma eğiliminde oldukları ifade edilmektedir (Gülay ve Akman, 
2009). Yapılan araştırmalar, çocukların sosyal ve duygusal gelişimlerinin tek bir nedene bağlı 
olmadığı; kalıtsal özellikler, içinde büyüdükleri çevre ve kültürel yapı, ebeveyn tutumları, 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

41

  
 

GİRİŞ 

Çocuk çizimleri, gelişimsel psikoloji, sanat eğitimi ve sosyal-duygusal değerlendirme 
alanlarında uzun yıllardır kullanılan etkili bir gözlem aracıdır. Çocuklar, motor ve bilişsel 
becerilerine ek olarak sosyal deneyimlerini de çizimlerine yansıtır. Piaget (1951), çocukların 
düşünme biçimlerinin grafiksel yansımalarını doğrudan etkilediğini savunurken; Vygotsky 
(1978), çizimlerin sosyal etkileşim içinde gelişen kültürel bir araç olduğunu belirtmiştir. 
Araştırmalar, çocukların yaptıkları resimlerin onların iç dünyalarını, bilinçdışı arzularını ve 
duygusal süreçlerini yansıtma işlevi gördüğünü belirtmektedir. Resmin, özellikle okul öncesi 
dönemde, çocuğun duygu ve düşüncelerini dışa vurduğu önemli bir ifade aracı olduğu kabul 
edilir. Çocuğun zihinsel, duygusal ve devinimsel gelişim aşamalarına bağlı olarak çizimleri 
kimi zaman gizli duygularını açığa çıkarır, kimi zaman da yaşadığı bir deneyimi sembolik 
biçimde anlatır. Bu yönüyle resim yapma, çocuğa kendini ifade etme için doğal ve etkili bir 
ortam sunar (Samurçay, 2006). Sosyal beceriler, bireyin sosyal çevreye uyum sağlama, akran 
ilişkilerini sürdürme ve uygun sosyal davranışları yerine getirme kapasitesi olarak 
tanımlanmaktadır (Gresham & Elliott, 1990). Dolayısıyla çocuk çizimlerindeki kişilerarası 
ilişkilerin niteliği, sosyal beceri gelişimini yansıtan önemli bir göstergedir. Bu araştırma 
çocukların çizim dönemleri ile sosyal beceri bileşenlerini ilişkilendirerek şema öncesi ve 
şematik dönem arasındaki sosyal gelişim farklılıklarını incelemektedir. Çocuk çizimleri, 
sosyal-duygusal ve bilişsel gelişimin doğal bir yansıması olarak değerlendirilen önemli bir 
gözlem aracıdır. Çocuklar, sosyal ilişkilerini, çevre algılarını ve duygusal deneyimlerini çoğu 
zaman sözel olarak ifade edemedikleri durumlarda çizimleri aracılığıyla aktarır. Bu nedenle 
çocuk resimleri, hem gelişimsel özellikleri hem de sosyal beceri düzeylerini anlamada değerli 
ipuçları sunar. Gresham ve Elliott’ın (1990; 2008) sosyal beceri modeli, işbirliği, iletişim, 
empati, öz-denetim ve sorumluluk gibi temel sosyal bileşenlerin çocuk davranışlarında nasıl 
ortaya çıktığını açıklayan kapsamlı bir çerçeve sunar. Bu bileşenler, çocuk çizimlerinde 
figürler arası ilişki, ortak etkinlik temsilleri, mekânsal düzen ve sosyal sahnelerin çeşitliliği 
gibi göstergeler üzerinden izlenebilir. Gelişimsel olarak şema öncesi dönem (4–7 yaş) ve 
şematik dönem (7–9 yaş), çocukların sosyal çevreyi algılama ve temsil etme biçimlerinde 
önemli farklılıklar barındırır. Bu çalışmanın amacı, toplam 76 çocuk çizimini sosyal beceri 
gelişimi bağlamında karşılaştırarak bu iki dönem arasındaki değişimi ortaya koymaktır. 
Bulgular, çocukların sosyal ilişkilerinin ve çevresel farkındalıklarının çizimlerine doğrudan 
yansıdığını göstermekte ve çizimlerin sosyal-duygusal değerlendirmede etkili bir araç 
olduğunu desteklemektedir. 

 

Sosyal Beceri Gelişimi 

Sosyal beceriler; birçok beceriyi kapsadığı için uzman kişiler sosyal becerileri kendi 
görüşlerine göre çeşitli şekillerde sınıflandırmışlar, bu sınıflandırmaları yaparken de farklı 
yaklaşımlar kullanmışlardır (Sapsağlam, 2015). Sosyal becerileri Caldarella ve Merrell 
(1997) beş; Goldstein, Sprafkin, Gershaw ve Klein (1980) altı; Akkök (2006) altı; Gresham 
ve Elliot (2008) ise yedi başlık altında sınıflandırmıştır (Günindi, 2010, akt; Kuzu Jafari, 
2021). Erken yaşlarda sosyal becerilerini geliştirme ve bunları günlük yaşamda kullanabilme 
fırsatı bulan çocukların, önce sosyal ilişkilerinde, ardından da diğer gelişim alanlarında 
belirgin ilerlemeler gösterdiği görülmektedir. Küçük yaşta akranlarıyla olumlu iletişim 
kurabilen ve sosyal etkileşimlerde başarılı olan çocukların, ilerleyen yıllarda da bu becerileri 
koruyarak toplumla daha kolay uyum sağlayan, kendini net biçimde ifade edebilen ve yaşam 
doyumu yüksek bireyler olma eğiliminde oldukları ifade edilmektedir (Gülay ve Akman, 
2009). Yapılan araştırmalar, çocukların sosyal ve duygusal gelişimlerinin tek bir nedene bağlı 
olmadığı; kalıtsal özellikler, içinde büyüdükleri çevre ve kültürel yapı, ebeveyn tutumları, 

  
 

kardeş ve akran ilişkileri ile eğitim kurumlarında uygulanan programlar ve öğretmen 
davranışlarının birlikte etkili olduğu vurgulanmaktadır (Ceylan, 2009). 

Dowd ve Tierney’e (2005) göre sosyal becerilerin, bireyin başkalarıyla iletişim kurmasına, 
öğrenme süreçlerine katılmasına, soru sorabilmesine, gerektiğinde yardım talep 
edebilmesine, kendini ifade etmesine ve sağlıklı ilişkiler geliştirmesine katkı sağlayan temel 
araçlar olduğu belirtilmektedir. Ayrıca bu becerilerin, kişinin yaşamı boyunca diğer insanlarla 
kuracağı iletişimi desteklediği vurgulanmaktadır (Dowd & Tierney, 2005). Gresham ve 
Elliott (1990; 2008), sosyal becerileri beş bileşen altında sınıflandırmıştır; İşbirliği: kurallara 
uyma, paylaşma, grup etkinliklerine katılma, İletişim: ifade becerileri, sosyal ipuçlarını 
okuma (Elliott & Gresham, 2007), Empati: başkalarının duygularını anlama, sosyal 
farkındalık (Denham, 2006), Öz-denetim: öfke ve dürtü kontrolü, Sorumluluk: görevleri 
tamamlama, davranış düzenleme. Bu model, eğitim ve psikoloji alanlarında sosyal beceri 
değerlendirmeleri için standart kabul edilmektedir.  

Sosyal beceri sınıflandırmalarına bakıldığında, hepsinin ortak noktasının bireyin kendini ve 
duygularını ifade edebilme kapasitesi olduğu görülmektedir. Konuşmayı başlatma ve 
sürdürme, akran ilişkilerini yönetme, başkalarının duygularını anlayabilme, paylaşma, 
kurallara uyma, yardım etme veya yardım isteme, bir grupla uyum içinde çalışma, kendini 
kontrol edebilme ve duruma uygun davranış sergileme gibi beceriler farklı sınıflandırmalarda 
benzer ifadelerle yer almaktadır. Bu becerilerin varlığı bireyin sosyal açıdan yeterli olduğunu 
gösterirken; bu becerilerdeki eksiklikler ise sosyal beceri yetersizliğine işaret etmektedir 
(Çimen, 2009). 

Sosyal beceriler, uyum sağlamayı destekleyen davranışlar olarak ele alınmakta ve bireyin 
olumlu sosyal ilişkiler kurmasını ve bunları sürdürebilmesini kolaylaştıran bir yeterlik alanı 
olarak görülmektedir. Bu becerilerin, akranlar tarafından kabul edilme ve arkadaşlıkların 
gelişiminde önemli bir rol oynadığı; ayrıca çocuğun okula ve sosyal çevrenin beklentilerine 
başarılı bir biçimde uyum göstermesine, karşılaştığı durumlarla baş edebilmesine katkı 
sunduğu ifade edilmektedir (Gresham, Van ve Cook, 2006). McClellan ve Katz’a (2001) göre 
sosyal açıdan yetkin çocuklar, duygularını olumlu biçimde yansıtabilen, isteklerini 
gerekçeleriyle ifade edebilen, haklarını başkalarına zarar vermeden savunabilen ve 
rahatsızlıklarını uygun yollarla dile getirebilen çocuklardır. Bu çocuklar oyun ve grup 
çalışmalarına kolaylıkla katılır, tartışmalara katkı sunar, gerektiğinde yanlış görüşlerinden 
vazgeçebilir ve başkalarının fikirlerine ilgi göstererek iletişim kurabilirler. Ayrıca dikkat 
çekme ihtiyacıyla uygunsuz davranmazlar, farklı etnik kökenden akranları kabul ederler ve 
el sallama, gülümseme gibi sözsüz yollarla sosyal etkileşim başlatabilirler (McClellan ve 
Katz’a, 2001, akt. Kuzu Jafari, 2021). 

 

Çocuk Çizimlerinin Gelişimsel Dönemleri 

Sanat eğitimi alan yazını, sanatın bireylerin yaratıcılık kapasitesini geliştirdiğini, eleştirel 
düşünme süreçlerini desteklediğini ve estetik farkındalıklarını güçlendirdiğini ortaya 
koymaktadır (Artut, 2002, akt. Öztürk, Okur ve Kurnaz, 2025). Araştırmalar, çocuk 
çizimlerinin evrensel özellikler taşıdığını ve dünyanın farklı bölgelerinde benzer gelişim 
aşamalarını izlediğini ortaya koymaktadır. 19. yüzyıldan 20. yüzyılın başlarına kadar çocuk 
resimlerini inceleyen araştırmacıların gözlemleri, çizimlerin belirli gelişim dönemlerine 
ayrıldığını açık biçimde desteklemiştir (Ölçer, 2019, 223). Çocuklar, yaşadıkları olumlu–
olumsuz deneyimleri ve ifade etmekte zorlandıkları duyguları farkında olmadan resimlerine 
aktarırlar. Çizimler, çoğu zaman gerçek betimlemelerden çok çocuğun hayal dünyasını 
yansıtır ve yetişkinlere basit görünen küçük bir çizgi bile aslında önemli bir anlam taşır 



42

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN

  
 

(Çankırılı, 2012). Çocukların bulundukları gelişim dönemine özgü özellikleri bilmek, onların 
sağlıklı bir gelişim sürecinde olup olmadıklarına dair önemli ipuçları sunar. Aynı zamanda 
çizimler, çocuğun yaşantılarını ve duygularını dolaylı biçimde ifade ettiği için, onun iç 
dünyasını anlamada değerli bir araç görevi görür (Metin ve Aral, 2012). 

Lowenfeld (1947) ve Luquet (1927), çocuk çizimlerinin gelişimsel evreler içerdiğini 
belirtmiştir: Şema öncesi dönem (4–7 yaş): basit figürler, ilişkisel olmayan sahneler, sınırlı 
sosyal ifade (Lowenfeld & Brittain, 1987). Şematik dönem (7–9 yaş): gelişmiş mekân algısı, 
ilişkisel sahneler, arkadaşlık ve aile temsilleri (Kellogg, 1970). Çizimlerdeki sosyal temas, 
figürler arası mesafe, yüz ifadeleri ve grup etkinlikleri çocuğun sosyal becerileriyle paralel 
gelişir (Malchiodi, 2015). 

Yöntemsel olarak iki ile dört yaş arasındaki dönem, genel olarak Karalama Evresi olarak 
tanımlanır ve bu süreç üç alt aşamada incelenir. İlk aşama olan Düzensiz Evre’de çocuk, kol 
kaslarının gücü ve kendi mizacına bağlı olarak kimi zaman hafif, kimi zaman daha sert 
darbeler içeren rastlantısal çizgiler üretir. İkinci aşama olan Kontrollü Evre’de ise çocuk, 
kağıt üzerindeki hareketlerini daha bilinçli bir şekilde yönlendirmeye başlar; tekrar eden 
çizgiler ve yuvarlak biçimler bu dönemin belirgin özelliklerindendir. Son aşama olan 
Adlandırma Evresinde çocuk, çizimlerini zihinsel imgelerle ilişkilendirir (Kutluer, 2015: 
406).  Ortaya çıkardığı şekiller artık onun için bir anlam taşımaya başlar; yetişkin tarafından 
anlaşılmasa bile bir yuvarlak biçimi annesini ya da kendisini temsil edebilir. Bu dönemde 
çizim, bilinçli bir “bir şey yapma” niyetiyle başlar ve çocuk oluşturduğu görüntüye anlam 
yüklediğinin farkındadır.  

Dört ile yedi yaş arasını kapsayan Şema Öncesi Evre, çocukların artık neyi çizmek 
istediklerinin farkında oldukları ve çizgisel ifadelerinin belirli bir olgunluğa ulaştığı bir 
dönem olarak tanımlanmaktadır. Bu evrede çizgiler, temsil edilen nesnenin başkaları 
tarafından anlaşılabilecek kadar anlam taşımaya başlar. Bu döneme ilişkin çalışmalar, 
özellikle insan figürünün belirginleştiğini göstermektedir. Örneğin bazı araştırmacılar, 
çocukların çizimlerinde yer alan ilk insan figürlerinin çoğunlukla çocuğun kendisini ve yakın 
çevresindeki ebeveynlerini simgelediğini belirtir (Kutluer, 2015: 406).  Bu dönemde çocuk, 
nesneleri ve figürleri yan yana ya da belirli bir düzen içinde sıralayarak temsili biçimler 
oluşturur. İnsan figürünü çizerken farklı uzuvları basit sembollerle ifade eder ve çoğu zaman 
geometrik şekilleri yüz ve vücut şeması için kullanır (Arıcı, 2010).  Şema öncesi dönemin bu 
özellikleri, çocuğun çevresiyle kurduğu sosyal ilişkileri ve çevresel algısını ilk kez görsel 
olarak düzenlemeye başladığını göstermektedir. Ancak bu sosyal ilişkiler çocuğun yakın 
çevresi ile sınırlıdır. Kantner ve Gregory’ye (2002) göre, çocukların resimlerde beliren insan 
figürleri genellikle kendilerini ve ebeveynlerini temsil eder. 

Yedi ile dokuz yaş arasını kapsayan Şematik Evre’de çocuk, insanları, nesneleri, renkleri ve 
mekânı psikolojik gelişimine uygun biçimde kavramsallaştırmaya başlar. Bu kavramsal 
anlayış, çizimlerde çeşitli görsel şemalar aracılığıyla ifade edilir (Lowenfeld ve Brittain, 
1964, s. 166).  Okula başlama dönemi, çocukların yeni bir sürece adım attıkları ve farklı 
heyecanlar yaşadıkları bir zaman dilimi olarak tanımlanmaktadır. Bu dönemde çocuğun, 
ailede ya da anaokulunda edindiği ilk bilgilerin ardından daha düzenli ve kurallı bir eğitim 
ortamına geçtiği belirtilmektedir. Çocuğun artık büyüdüğünü, belirli sorumluluklar 
üstlendiğini ve ödevlerle karşılaştığını fark ettiği; bu nedenle önceki özgür karalama 
evresinden uzaklaşarak okuma-yazmaya yönelik bir ilgi geliştirdiği ifade edilmektedir. 
Araştırmacılar, bu değişimin çocuğun okul çağı resimlerine de yansıdığını; çizimlerde 
şemaların daha belirgin, tanıdık ve gerçekçi hâle geldiğini, renk tercihinin ise giderek gerçeğe 
daha yakın bir yapıya büründüğünü vurgulamaktadır (Samsun ve Güven, 2022: 1603). 
Şematik dönemde çocukların, daha çok iletişim içinde oldukları nesne ve figürleri 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

43

  
 

(Çankırılı, 2012). Çocukların bulundukları gelişim dönemine özgü özellikleri bilmek, onların 
sağlıklı bir gelişim sürecinde olup olmadıklarına dair önemli ipuçları sunar. Aynı zamanda 
çizimler, çocuğun yaşantılarını ve duygularını dolaylı biçimde ifade ettiği için, onun iç 
dünyasını anlamada değerli bir araç görevi görür (Metin ve Aral, 2012). 

Lowenfeld (1947) ve Luquet (1927), çocuk çizimlerinin gelişimsel evreler içerdiğini 
belirtmiştir: Şema öncesi dönem (4–7 yaş): basit figürler, ilişkisel olmayan sahneler, sınırlı 
sosyal ifade (Lowenfeld & Brittain, 1987). Şematik dönem (7–9 yaş): gelişmiş mekân algısı, 
ilişkisel sahneler, arkadaşlık ve aile temsilleri (Kellogg, 1970). Çizimlerdeki sosyal temas, 
figürler arası mesafe, yüz ifadeleri ve grup etkinlikleri çocuğun sosyal becerileriyle paralel 
gelişir (Malchiodi, 2015). 

Yöntemsel olarak iki ile dört yaş arasındaki dönem, genel olarak Karalama Evresi olarak 
tanımlanır ve bu süreç üç alt aşamada incelenir. İlk aşama olan Düzensiz Evre’de çocuk, kol 
kaslarının gücü ve kendi mizacına bağlı olarak kimi zaman hafif, kimi zaman daha sert 
darbeler içeren rastlantısal çizgiler üretir. İkinci aşama olan Kontrollü Evre’de ise çocuk, 
kağıt üzerindeki hareketlerini daha bilinçli bir şekilde yönlendirmeye başlar; tekrar eden 
çizgiler ve yuvarlak biçimler bu dönemin belirgin özelliklerindendir. Son aşama olan 
Adlandırma Evresinde çocuk, çizimlerini zihinsel imgelerle ilişkilendirir (Kutluer, 2015: 
406).  Ortaya çıkardığı şekiller artık onun için bir anlam taşımaya başlar; yetişkin tarafından 
anlaşılmasa bile bir yuvarlak biçimi annesini ya da kendisini temsil edebilir. Bu dönemde 
çizim, bilinçli bir “bir şey yapma” niyetiyle başlar ve çocuk oluşturduğu görüntüye anlam 
yüklediğinin farkındadır.  

Dört ile yedi yaş arasını kapsayan Şema Öncesi Evre, çocukların artık neyi çizmek 
istediklerinin farkında oldukları ve çizgisel ifadelerinin belirli bir olgunluğa ulaştığı bir 
dönem olarak tanımlanmaktadır. Bu evrede çizgiler, temsil edilen nesnenin başkaları 
tarafından anlaşılabilecek kadar anlam taşımaya başlar. Bu döneme ilişkin çalışmalar, 
özellikle insan figürünün belirginleştiğini göstermektedir. Örneğin bazı araştırmacılar, 
çocukların çizimlerinde yer alan ilk insan figürlerinin çoğunlukla çocuğun kendisini ve yakın 
çevresindeki ebeveynlerini simgelediğini belirtir (Kutluer, 2015: 406).  Bu dönemde çocuk, 
nesneleri ve figürleri yan yana ya da belirli bir düzen içinde sıralayarak temsili biçimler 
oluşturur. İnsan figürünü çizerken farklı uzuvları basit sembollerle ifade eder ve çoğu zaman 
geometrik şekilleri yüz ve vücut şeması için kullanır (Arıcı, 2010).  Şema öncesi dönemin bu 
özellikleri, çocuğun çevresiyle kurduğu sosyal ilişkileri ve çevresel algısını ilk kez görsel 
olarak düzenlemeye başladığını göstermektedir. Ancak bu sosyal ilişkiler çocuğun yakın 
çevresi ile sınırlıdır. Kantner ve Gregory’ye (2002) göre, çocukların resimlerde beliren insan 
figürleri genellikle kendilerini ve ebeveynlerini temsil eder. 

Yedi ile dokuz yaş arasını kapsayan Şematik Evre’de çocuk, insanları, nesneleri, renkleri ve 
mekânı psikolojik gelişimine uygun biçimde kavramsallaştırmaya başlar. Bu kavramsal 
anlayış, çizimlerde çeşitli görsel şemalar aracılığıyla ifade edilir (Lowenfeld ve Brittain, 
1964, s. 166).  Okula başlama dönemi, çocukların yeni bir sürece adım attıkları ve farklı 
heyecanlar yaşadıkları bir zaman dilimi olarak tanımlanmaktadır. Bu dönemde çocuğun, 
ailede ya da anaokulunda edindiği ilk bilgilerin ardından daha düzenli ve kurallı bir eğitim 
ortamına geçtiği belirtilmektedir. Çocuğun artık büyüdüğünü, belirli sorumluluklar 
üstlendiğini ve ödevlerle karşılaştığını fark ettiği; bu nedenle önceki özgür karalama 
evresinden uzaklaşarak okuma-yazmaya yönelik bir ilgi geliştirdiği ifade edilmektedir. 
Araştırmacılar, bu değişimin çocuğun okul çağı resimlerine de yansıdığını; çizimlerde 
şemaların daha belirgin, tanıdık ve gerçekçi hâle geldiğini, renk tercihinin ise giderek gerçeğe 
daha yakın bir yapıya büründüğünü vurgulamaktadır (Samsun ve Güven, 2022: 1603). 
Şematik dönemde çocukların, daha çok iletişim içinde oldukları nesne ve figürleri 

  
 

resmettikleri belirtilmektedir. Bu aşamadaki çocukların özellikle insan figürlerine yoğun ilgi 
duydukları; çevreleriyle kurdukları etkileşimin artmasının da bu tercih üzerinde etkili olduğu 
ifade edilmektedir (Geçen, 2018: 67). Bu dönemde bilişsel gelişimin hızlandığı, çocuğun 
özellikle okul çevresinde pek çok beceriyi edindiği, sosyal becerilerin arttığı ifade 
edilmektedir. Araştırmacılar, çocuğun motor becerilerinde ve sosyal etkileşimlerinde belirgin 
bir ilerleme ve süreklilik görüldüğünü belirtmektedir. Ayrıca bu süreçte resimlerinde 
varlıkları sınıflandırma, karşılaştırma ve sıralamaya yönelik şemalar oluşturduğu; biçim, 
boyut ve renk açısından nesneleri gruplandırma becerisinin de geliştiği vurgulanmaktadır 
(Artut, 2004: 207). Çocuklar mahalle, ev, okul gibi imgeleri resimlerinde kullanarak hem 
kendilerini hem de çevreleriyle olan ilişkilerini, yaşadıkları deneyimleri ve hissettiklerini 
ifade ederler. Ayrıca çizimlerinde başkalarıyla kurdukları ilişkilere yer veriş biçimleri, onların 
kendilerine dair algılarını da yansıtır (Malchiodi, 2005). 

 

Şema Öncesi ve Şematik Dönem Çizimlerinde Sosyal Yansımalar 

Çocuklar mahalle, ev veya okul gibi imgeleri kullanarak yaşadıkları çevreyi, duygularını ve 
deneyimlerini resimlerinde ifade eder. Aynı zamanda başkalarıyla olan ilişkilerini 
yansıtırken, kendilerine dair algılarını da dolaylı olarak ortaya koyarlar (Yavuzer, 1993). 
Şema öncesi dönemde figürler bağlantısızdır, grup sahneleri nadirdir, iletişim ve empati 
göstergeleri sınırlıdır. 

Bu dönemde çocuklar daha çok ben-merkezci düşünceyle hareket eder (Piaget, 1951). 
Çocukların yaptıkları resimler, onların konu ve figür seçimlerinde hangi kültürel ve sosyal 
etkenlerin rol oynadığını anlamada önemli ipuçları sunar. Sosyalleşme sürecinde aile büyük 
bir yer tuttuğu için, çocukların çizdikleri aile temalı resimler yaşadıkları çevrenin onlar 
üzerindeki etkilerini değerlendirmede bir araç olarak kullanılabilir. Çocuk, resimlerinde hem 
içinde bulunduğu ortamın özelliklerini hem de kendini görmek istediği yeri yansıtabilir. Bu 
süreçte yaşantılar, kullandığı renkler ve biçimler aracılığıyla resme aktarılır (Okyay).  Şema 
öncesi dönem çocuklarının çizimleri incelendiğinde, çoğunun dönemin gelişim özelliklerine 
uygun biçimde basit “çöp adam” figürleri kullandığı; bazılarının ise daha gerçekçi formlar 
denediği görülmektedir. Çizimlerin çoğu yüzeysel olup ayrıntı sınırlıyken, kimi çocukların 
ayrıntıya daha çok yer verdiği dikkat çekmektedir (Malchiod, 2005). Figürler genellikle 
önden görünümle aktarılmış, üç boyut deneyimine fazla başvurulmamıştır. Geometrik 
şekillerden sıkça yararlanılmış; çocukların çoğu nesneleri zihninde canlandırdığı şekilde 
çizerken bir kısmı gerçeğe daha yakın çizimler yapmıştır. Bakış açısında da çeşitlilik 
görülmekte, çoğunluk karşıdan, bazıları ise yukarıdan bakıyormuş gibi resimlemiştir. Renk 
seçimlerinde genel olarak gerçekçi tonlar tercih edilirken, bazı çocuklar hayal gücünü 
kullanmıştır. Mekân algısında da farklılıklar bulunmakta; pek çok çizimde figürler zemine 
bağlı olmadan “havada” dururken, bazı çocuklar nesneleri belirgin bir zemine oturtmuştur 
(Şener, 2018). 

Şematik dönemde sosyal roller ve ilişkiler çizimlerde görünür hâle gelir, aile ve arkadaşlık 
temaları artar mekânsal yerleşim tutarlı hâle gelir (Matthews, 1999). Çocuk, kendini ailesi, 
arkadaşları ya da öğretmeniyle birlikte çizdiğinde, bu resimler aracılığıyla hem bu kişilerle 
kurduğu ilişkiyi hem de grup içindeki yerini ve başkalarıyla olan etkileşim biçimini dolaylı 
olarak ortaya koymuş olur (Yavuzer, 1993: 16). Şematik dönemde çocukların çizimleri, 
genellikle çevreleriyle etkileşimde bulundukları nesne ve figürleri yansıtır. Bu süreçte insan 
figürüne özel bir ilgi göstermeleri dikkat çeker; sosyal ilişkilerinin artması, insan figürü 
çizimlerinin yoğunlaşmasında belirleyici bir rol oynar (Geçen, 2018; 67).  Kaynaklar 
ilköğretim döneminde çocuğun yalnızca anne ve babasıyla değil, öğretmenleri ve 



44

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN

  
 

arkadaşlarıyla kurduğu özdeşimlerin de belirgin biçimde önem kazandığını vurgulamaktadır. 
Bu yıllarda çocuk, ailesinden aldığı değerlerin yanı sıra kendi anlayışıyla benimsediği yeni 
değer ve yargılar da geliştirmeye başlar. Bu nedenle özellikle öğretmenler ve oyun 
arkadaşları, çocuğun sosyal ve duygusal gelişiminde etkili kişiler arasında yer alır (Yavuzer, 
2004). Empati ve işbirliği becerisi gelişmiş çocukların çizimlerinde ortak oyunlar, grup 
etkinlikleri ve sosyal bağlam içeren sahneler daha sık görülür (Denham, 2012). Belirli 
şemaların ortaya çıkması yetişkinlere çocuğun gelişimi hakkında önemli bilgiler vermektedir. 
Çocuk artık resimlerinde sadece kendisi ile olan ilişkilerini değil, başkalarının birbirleriyle 
olan mantıksal ilişkilerini de göstermektedir (Yavuzer, 2007:62).  Araştırmalara göre 6–12 
yaş aralığı, yani “son çocukluk” dönemi, çocuğun ergenliğe geçişe hazırlık yaptığı bir evredir. 
Bu dönemde çocuklar dürtülerini daha iyi kontrol edebilmekte ve önceki yıllara kıyasla daha 
sağduyulu davranabilmektedir. Temel eğitimin ilk yılları onların daha çok somut düşünme 
becerilerini kullandıkları, son yılları ise soyut düşünmeye geçmeye başladıkları dönemdir. 
Bu süreçte sayısal simgeler, temel mantık, soyut ifadeler gibi daha karmaşık kavramları 
anlamaya başlarlar. Yaklaşık yedi yaş civarında ise çocuklar, önceki yaşlarda 
kullanamadıkları bilişsel stratejilerden yararlanarak problemleri somut yollarla çözmeye 
yönelirler. Okula başlamalarıyla birlikte farklı bakış açıları geliştirmeleri ve karmaşık 
ilişkileri kavramsal düzeyde değerlendirmeye başlamaları da bu gelişim sürecine paralellik 
göstermektedir (Yavuzer, 2004, 13). Kaynaklarda belirtildiğine göre bu dönemde çocuklar 
giderek sosyalleşmeye başlamaktadır. Artık başkalarının varlığını daha iyi fark eder, onlarla 
belirli kurallar çerçevesinde bir araya gelirler. Okula gitmeleri, sınıf ortamında akranlarıyla 
tanışmaları ve sokakta yaşıtlarıyla ortak oyunlar oynamaları, onlardan sosyal uyum becerileri 
geliştirmelerini bekler. Bu dönemde edinilen bu beceriler, ileriki yaşlarda kurulacak sosyal 
ilişkilerin temelini oluşturur. Çünkü çocuk, korumacı aile ortamından kademeli olarak 
çıkarak başkalarıyla kendi başına etkileşim kurmayı öğrenmeye başlamaktadır (Bacanlı, 
2004). Şema öncesi dönemde bireysel temsiller ağırlıkta iken şematik dönemde sosyal 
bağlam belirginleşir. Bu durum, sosyal biliş gelişimiyle paralellik göstermektedir. 
Kehnemuyi’nin (2006) belirttiğine göre, bu yaş dönemindeki çocuklar artık çevredeki tüm 
nesne ve varlıkların birbiriyle ilişkili olduğunu fark etmeye başlamaktadır. Bu farkındalık, 
çizimlerinde “yer çizgisi” adı verilen bir simgenin ortaya çıkmasına yol açar. Çocuk kendini 
bir ortamın parçası olarak görmeye başlar ve yaptığı her şeyi bu çevresel bütünlük içinde 
anlamlandırır. Bu durum, çocuğun toplumsal bakış açısına ilk adımı attığının bir göstergesi 
olarak değerlendirilmektedir (Kehnemuyi, 2006, akt. Ceylan, 2008). Çocukların iletişim ve 
empati düzeyleri arttıkça çizimlerde: figürler arası yakınlık dengelenir, birlikte yapılan 
faaliyetler artar, duygusal yüz ifadeleri belirginleşir (Burkitt vd., 2003), mekân düzeni anlam 
kazanır. Şema öncesi dönemde görülen dağınık figür yerleşimi, sınırlı sosyal ilişki temsilleri 
ve ben-merkezci çizim yapısı, çocuğun henüz gelişmekte olan sosyal bilişini yansıtırken; 
şematik dönemde mekânsal düzenin tutarlılık kazanması, grup etkinliklerinin ve kişilerarası 
bağların görünür hâle gelmesi çocuğun artan sosyal beceri kapasitesinin görsel bir 
göstergesidir. Böylece çizimlerdeki değişim, çocuğun sosyal-duygusal olgunlaşmasının 
dışavurumu hâline gelir. 

Çocukların üründen çok süreci nasıl deneyimlediklerine odaklanması, sanat eğitiminin temel 
ilkelerinden biri olarak görülmektedir. Ayrıca çocukların duygu ve düşüncelerini ifade 
edebilmeleri için gerçek yaşantı fırsatlarına ihtiyaç duydukları, deneyim eksikliğinin tekrar 
eden ve kalıplaşmış çizimlere neden olabileceği belirtilmektedir. Bu nedenle sanat eğitiminde 
doğal ortamlarda yaparak yaşayarak öğrenme yaklaşımı önem kazanmaktadır (Aypek Arslan, 
2014). 

 

 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

45

  
 

arkadaşlarıyla kurduğu özdeşimlerin de belirgin biçimde önem kazandığını vurgulamaktadır. 
Bu yıllarda çocuk, ailesinden aldığı değerlerin yanı sıra kendi anlayışıyla benimsediği yeni 
değer ve yargılar da geliştirmeye başlar. Bu nedenle özellikle öğretmenler ve oyun 
arkadaşları, çocuğun sosyal ve duygusal gelişiminde etkili kişiler arasında yer alır (Yavuzer, 
2004). Empati ve işbirliği becerisi gelişmiş çocukların çizimlerinde ortak oyunlar, grup 
etkinlikleri ve sosyal bağlam içeren sahneler daha sık görülür (Denham, 2012). Belirli 
şemaların ortaya çıkması yetişkinlere çocuğun gelişimi hakkında önemli bilgiler vermektedir. 
Çocuk artık resimlerinde sadece kendisi ile olan ilişkilerini değil, başkalarının birbirleriyle 
olan mantıksal ilişkilerini de göstermektedir (Yavuzer, 2007:62).  Araştırmalara göre 6–12 
yaş aralığı, yani “son çocukluk” dönemi, çocuğun ergenliğe geçişe hazırlık yaptığı bir evredir. 
Bu dönemde çocuklar dürtülerini daha iyi kontrol edebilmekte ve önceki yıllara kıyasla daha 
sağduyulu davranabilmektedir. Temel eğitimin ilk yılları onların daha çok somut düşünme 
becerilerini kullandıkları, son yılları ise soyut düşünmeye geçmeye başladıkları dönemdir. 
Bu süreçte sayısal simgeler, temel mantık, soyut ifadeler gibi daha karmaşık kavramları 
anlamaya başlarlar. Yaklaşık yedi yaş civarında ise çocuklar, önceki yaşlarda 
kullanamadıkları bilişsel stratejilerden yararlanarak problemleri somut yollarla çözmeye 
yönelirler. Okula başlamalarıyla birlikte farklı bakış açıları geliştirmeleri ve karmaşık 
ilişkileri kavramsal düzeyde değerlendirmeye başlamaları da bu gelişim sürecine paralellik 
göstermektedir (Yavuzer, 2004, 13). Kaynaklarda belirtildiğine göre bu dönemde çocuklar 
giderek sosyalleşmeye başlamaktadır. Artık başkalarının varlığını daha iyi fark eder, onlarla 
belirli kurallar çerçevesinde bir araya gelirler. Okula gitmeleri, sınıf ortamında akranlarıyla 
tanışmaları ve sokakta yaşıtlarıyla ortak oyunlar oynamaları, onlardan sosyal uyum becerileri 
geliştirmelerini bekler. Bu dönemde edinilen bu beceriler, ileriki yaşlarda kurulacak sosyal 
ilişkilerin temelini oluşturur. Çünkü çocuk, korumacı aile ortamından kademeli olarak 
çıkarak başkalarıyla kendi başına etkileşim kurmayı öğrenmeye başlamaktadır (Bacanlı, 
2004). Şema öncesi dönemde bireysel temsiller ağırlıkta iken şematik dönemde sosyal 
bağlam belirginleşir. Bu durum, sosyal biliş gelişimiyle paralellik göstermektedir. 
Kehnemuyi’nin (2006) belirttiğine göre, bu yaş dönemindeki çocuklar artık çevredeki tüm 
nesne ve varlıkların birbiriyle ilişkili olduğunu fark etmeye başlamaktadır. Bu farkındalık, 
çizimlerinde “yer çizgisi” adı verilen bir simgenin ortaya çıkmasına yol açar. Çocuk kendini 
bir ortamın parçası olarak görmeye başlar ve yaptığı her şeyi bu çevresel bütünlük içinde 
anlamlandırır. Bu durum, çocuğun toplumsal bakış açısına ilk adımı attığının bir göstergesi 
olarak değerlendirilmektedir (Kehnemuyi, 2006, akt. Ceylan, 2008). Çocukların iletişim ve 
empati düzeyleri arttıkça çizimlerde: figürler arası yakınlık dengelenir, birlikte yapılan 
faaliyetler artar, duygusal yüz ifadeleri belirginleşir (Burkitt vd., 2003), mekân düzeni anlam 
kazanır. Şema öncesi dönemde görülen dağınık figür yerleşimi, sınırlı sosyal ilişki temsilleri 
ve ben-merkezci çizim yapısı, çocuğun henüz gelişmekte olan sosyal bilişini yansıtırken; 
şematik dönemde mekânsal düzenin tutarlılık kazanması, grup etkinliklerinin ve kişilerarası 
bağların görünür hâle gelmesi çocuğun artan sosyal beceri kapasitesinin görsel bir 
göstergesidir. Böylece çizimlerdeki değişim, çocuğun sosyal-duygusal olgunlaşmasının 
dışavurumu hâline gelir. 

Çocukların üründen çok süreci nasıl deneyimlediklerine odaklanması, sanat eğitiminin temel 
ilkelerinden biri olarak görülmektedir. Ayrıca çocukların duygu ve düşüncelerini ifade 
edebilmeleri için gerçek yaşantı fırsatlarına ihtiyaç duydukları, deneyim eksikliğinin tekrar 
eden ve kalıplaşmış çizimlere neden olabileceği belirtilmektedir. Bu nedenle sanat eğitiminde 
doğal ortamlarda yaparak yaşayarak öğrenme yaklaşımı önem kazanmaktadır (Aypek Arslan, 
2014). 

 

 

  
 

Bulgular  

Çocuk çizimleri Gresham ve Elliott’ın (1990; 2008) sosyal beceri modeli içerisinde yer alan 
işbirliği (cooperation) bileşeni kapsamında incelendiğinde, şema öncesi ve şematik dönem 
arasında belirgin farklılıklar ortaya çıkmaktadır. İşbirliği, çocuğun sosyal etkileşime açık 
olmasını, başkalarıyla ortak etkinliklerde yer almasını ve sosyal bağlamları temsil etmesini 
içeren temel bir sosyal beceri göstergesidir. Bu bağlamda çocukların çizimlerindeki figür 
sayısı, figürler arası ilişki ve sosyal sahnelerin çeşitliliği işbirliği düzeyine ilişkin önemli 
ipuçları sunmaktadır. 

Şema öncesi döneme ait 38 çalışmanın analizi, işbirliğini temsil eden sosyal etkileşim 
unsurlarının oldukça sınırlı olduğunu göstermiştir. Bu dönemde: 

25 çocuk, resimlerinde herhangi bir yapıya yer vermemiş ve kendilerini çoğunlukla tek 
başına veya yalnızca bir ebeveyn (anne/baba) figürü ile çizmiştir. Bu durum, şema öncesi 
dönemin karakteristiği olan benmerkezci düşüncenin işbirliği temsillerini sınırladığını 
göstermektedir. 

6 çocuk, kendisini anne, baba, kardeş veya bir ya da birkaç arkadaş figürüyle birlikte 
resmetmiştir. Bu çizimler işbirliğine yönelik ilk sosyal ipuçlarının görüldüğü örneklerdir; 
ancak figürler arası etkileşim çoğu zaman sembolik düzeyde kalmaktadır. 

4 çocuk, figür içermeyen; çiçek, güneş gibi nesnelerden oluşan resimler yapmıştır. Bu tür 
çizimlerde işbirliğini temsil edebilecek sosyal sahneler bulunmadığından, bu kategoride 
sosyal etkileşim göstergesi görülmemektedir. 

3 çocuk, yaş düzeyine kıyasla daha gelişmiş sosyal farkındalık sergileyerek 3 veya daha fazla 
figürün birlikte yer aldığı sosyal paylaşım sahneleri oluşturmuştur. Bu çocuklardan ikisi, 
resimlerinde evcil hayvanlara da yer vererek sosyal çevreyi genişletmiş ve işbirliğine yönelik 
zengin bir temsil sunmuştur. 

Genel olarak şema öncesi dönemin çoğunda çocuklar kendilerini merkezde 
konumlandırmakta, sosyal çevreyi sınırlı biçimde temsil etmekte ve işbirliği davranışları 
çizimsel olarak zayıf düzeyde görülmektedir. 

Şematik döneme ait 38 çalışma incelendiğinde işbirliği bileşeninin çocuk çizimlerinde çok 
daha güçlü şekilde yansıdığı görülmüştür: 

Bina çizen tüm çocukların (26) resimlerinde okul yapısının yalnızca fiziksel bir nesne olarak 
değil, arkadaşlık ilişkilerinin gerçekleştiği sosyal bir mekân olarak temsil edildiği 
görülmüştür. 

Bu 26 çocuğun tamamı, okul binasının yanında arkadaş figürlerine yer vermiştir. Bu durum, 
şematik dönemde artan sosyal etkileşimin, arkadaşlık ilişkilerinin ve grup içinde yer alma 
isteğinin doğal bir yansımasıdır. 



46

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN

  
 

Şematik dönem çizimlerinde figürler arası konumlandırma, mekânsal düzen ve sosyal 
bağlam çok daha tutarlıdır; çocuklar sosyal ilişkilerini ortak oyun, ders, okul bahçesi 
etkinlikleri gibi sahneler aracılığıyla temsil etmeye başlamıştır. 

 

Bu bulgular, şematik dönemde işbirliği becerisinin davranışsal düzeyde güçlenmesine paralel 
olarak çizimlerde daha görünür ve anlamlı bir biçimde yer aldığını göstermektedir. 

Şema öncesi ve şematik dönem karşılaştırıldığında: Şema öncesi dönemde işbirliği temsilleri 
zayıf, sınırlı ve daha bireysel niteliktedir. Şematik dönemde ise işbirliği, arkadaşlık 
ilişkilerinin açık şekilde resmedilmesi, ortak etkinlik sahnelerinin çoğalması ve sosyal mekân 
algısının belirginleşmesi ile net biçimde güçlenmiştir. Bu sonuçlar, çocukların sosyal beceri 
gelişiminin çizimlere doğrudan yansıdığını ve Gresham & Elliott’ın işbirliği bileşeninin 
dönemsel gelişimle tutarlı olarak ilerlediğini göstermektedir. 

 

Sonuç ve Öneriler  

Şema öncesi dönemden şematik döneme geçişte çizimlerde görülen değişimler, çocuğun 
bilişsel ve sosyal olgunlaşmasıyla paralellik taşımaktadır. Figürler arası ilişkilerin 
güçlenmesi, mekânsal düzenin belirginleşmesi ve duygusal ifadelerin çeşitlenmesi, sosyal 
beceri bileşenlerinin görsel yansımaları olarak değerlendirilebilir. Bu çerçevede, çocuk 
çizimleri yalnızca sanatsal bir ürün olmanın ötesinde, sosyal-duygusal gelişimin anlaşılması 
ve desteklenmesi için kullanılabilecek etkili bir araçtır.  

Bu araştırmada , şema öncesi ve şematik dönem çocuk çizimleri sosyal beceri gelişimi 
bağlamında incelenmiş ve çizimlerdeki değişimin çocukların sosyal çevre algısındaki 
gelişimle paralel ilerlediği görülmüştür. Şema öncesi dönemde çocukların resimlerinde 
çoğunlukla tek figür, çekirdek aile üyeleri veya figürsüz nesneler yer alırken; sosyal yapılar 
(okul, park vb.) büyük ölçüde temsil edilmemiştir. Bu durum, benmerkezci düşüncenin ve 
sınırlı sosyal deneyimin dönemsel özelliği olarak değerlendirilebilir. Şematik dönemde ise 
çocukların sosyal çevreyi daha geniş ve ilişkisel biçimde temsil ettikleri gözlenmiştir. 
İncelenen çalışmaların çoğunda okul ve park gibi ev dışı sosyal yapılar açık biçimde çizilmiş, 
bu mekânlar akran figürleriyle birlikte gösterilmiştir. Bu bulgu, artan sosyal etkileşimlerin ve 
akran ilişkilerinin işbirliği, iletişim ve empati gibi sosyal beceri bileşenlerine yansıdığını 
göstermektedir. 

Genel olarak, toplam 76 çocuk çiziminin analizi, sosyal çevre algısının şema öncesi dönemde 
sınırlı ve bireysel iken şematik dönemde belirgin biçimde genişlediğini ortaya koymuştur. 
Çizimlerdeki bu gelişimsel farklılıklar, çocukların sosyal biliş, çevresel farkındalık ve sosyal 
beceri düzeylerinin doğal bir yansıması olarak değerlendirilmektedir. Bu nedenle çocuk 

Sosyal Beceri 
Bileşeni 

(Gresham & 
Elliott) 

Şema Öncesi Dönem (4–7 
Yaş) Şematik Dönem (7–9 Yaş) 

 İşbirliği  

- Çocuk çoğunlukla tek 
figür çizer; grup sahneleri 
nadirdir. - Sosyal oyunlar ve 
ortak etkinlik temaları 
sınırlıdır. 

- Birlikte oynayan, çalışan figürler 
görülür. - Grup etkinlikleri ve ortak 
oyun sahneleri belirginleşir. 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

47

  
 

Şematik dönem çizimlerinde figürler arası konumlandırma, mekânsal düzen ve sosyal 
bağlam çok daha tutarlıdır; çocuklar sosyal ilişkilerini ortak oyun, ders, okul bahçesi 
etkinlikleri gibi sahneler aracılığıyla temsil etmeye başlamıştır. 

 

Bu bulgular, şematik dönemde işbirliği becerisinin davranışsal düzeyde güçlenmesine paralel 
olarak çizimlerde daha görünür ve anlamlı bir biçimde yer aldığını göstermektedir. 

Şema öncesi ve şematik dönem karşılaştırıldığında: Şema öncesi dönemde işbirliği temsilleri 
zayıf, sınırlı ve daha bireysel niteliktedir. Şematik dönemde ise işbirliği, arkadaşlık 
ilişkilerinin açık şekilde resmedilmesi, ortak etkinlik sahnelerinin çoğalması ve sosyal mekân 
algısının belirginleşmesi ile net biçimde güçlenmiştir. Bu sonuçlar, çocukların sosyal beceri 
gelişiminin çizimlere doğrudan yansıdığını ve Gresham & Elliott’ın işbirliği bileşeninin 
dönemsel gelişimle tutarlı olarak ilerlediğini göstermektedir. 

 

Sonuç ve Öneriler  

Şema öncesi dönemden şematik döneme geçişte çizimlerde görülen değişimler, çocuğun 
bilişsel ve sosyal olgunlaşmasıyla paralellik taşımaktadır. Figürler arası ilişkilerin 
güçlenmesi, mekânsal düzenin belirginleşmesi ve duygusal ifadelerin çeşitlenmesi, sosyal 
beceri bileşenlerinin görsel yansımaları olarak değerlendirilebilir. Bu çerçevede, çocuk 
çizimleri yalnızca sanatsal bir ürün olmanın ötesinde, sosyal-duygusal gelişimin anlaşılması 
ve desteklenmesi için kullanılabilecek etkili bir araçtır.  

Bu araştırmada , şema öncesi ve şematik dönem çocuk çizimleri sosyal beceri gelişimi 
bağlamında incelenmiş ve çizimlerdeki değişimin çocukların sosyal çevre algısındaki 
gelişimle paralel ilerlediği görülmüştür. Şema öncesi dönemde çocukların resimlerinde 
çoğunlukla tek figür, çekirdek aile üyeleri veya figürsüz nesneler yer alırken; sosyal yapılar 
(okul, park vb.) büyük ölçüde temsil edilmemiştir. Bu durum, benmerkezci düşüncenin ve 
sınırlı sosyal deneyimin dönemsel özelliği olarak değerlendirilebilir. Şematik dönemde ise 
çocukların sosyal çevreyi daha geniş ve ilişkisel biçimde temsil ettikleri gözlenmiştir. 
İncelenen çalışmaların çoğunda okul ve park gibi ev dışı sosyal yapılar açık biçimde çizilmiş, 
bu mekânlar akran figürleriyle birlikte gösterilmiştir. Bu bulgu, artan sosyal etkileşimlerin ve 
akran ilişkilerinin işbirliği, iletişim ve empati gibi sosyal beceri bileşenlerine yansıdığını 
göstermektedir. 

Genel olarak, toplam 76 çocuk çiziminin analizi, sosyal çevre algısının şema öncesi dönemde 
sınırlı ve bireysel iken şematik dönemde belirgin biçimde genişlediğini ortaya koymuştur. 
Çizimlerdeki bu gelişimsel farklılıklar, çocukların sosyal biliş, çevresel farkındalık ve sosyal 
beceri düzeylerinin doğal bir yansıması olarak değerlendirilmektedir. Bu nedenle çocuk 

Sosyal Beceri 
Bileşeni 

(Gresham & 
Elliott) 

Şema Öncesi Dönem (4–7 
Yaş) Şematik Dönem (7–9 Yaş) 

 İşbirliği  

- Çocuk çoğunlukla tek 
figür çizer; grup sahneleri 
nadirdir. - Sosyal oyunlar ve 
ortak etkinlik temaları 
sınırlıdır. 

- Birlikte oynayan, çalışan figürler 
görülür. - Grup etkinlikleri ve ortak 
oyun sahneleri belirginleşir. 

  
 

çizimleri, sosyal beceri gelişiminin izlenmesi ve değerlendirilmesi açısından önemli bir araç 
niteliği taşımaktadır. Çocuk çizimleri yalnızca sanatsal ürünler olarak değil, sosyal-duygusal 
gelişimin bir değerlendirme aracı olarak görülmelidir.  Sınıf ortamında işbirliği ve iletişim 
temalı resim etkinlikleri planlanabilir. Öğrencilerin çizimlerinde tekrar eden sosyal temalar, 
öğretmenlere öğrencilerin sosyal ihtiyaçları ve güçlü yönleri hakkında ipuçları verebilir.  

 

 

  



48

Sibel KURTOĞLU ÖGÜTCEN

  
 

Kaynakça 

Arıcı, B. (2010). Resim Psikolojisi ve Çocuğun Dünyasında Resim, Sanat Dergisi, 10, 15-22.  

Artut, K. (2004). Sanat Eğitimi Kuramları ve Yöntemleri, 3, Anı Yayıncılık, Ankara. 

  Aypek Arslan, A. (2014).A study into the effects of art education on children at the 
  socialisation process Procedia - Social and Behavioral Sciences 116.  4114 – 4118 

Bacanlı, H. (2004). Gelişim ve Öğrenme. Nobel Yayın ve Dağıtım: Ankara  

Burkitt, E., Tala, K., & Low, J. (2003). The relationship between children's drawing strategies 
and their emotional understanding. Journal of Child Psychology and Psychiatry, 44(3), 
445–454. 

Ceylan, S. (2025). 8-9 Yaş Çocuk Resimlerinin Yaşıtları Üzerindeki Etkisi. Yayınlanmış 
Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara.  

Ceylan, Ş. (2009). Vineland sosyal- duygusal erken çocukluk ölçeğinin geçerlik güvenirlik 
çalışması ve okul öncesi eğitim kurumuna devam eden beş yaş çocuklarının 
sosyalduygusal davranışlarına yaratıcı drama eğitiminin etkisinin incelenmesi 
(Yayınlanmamış doktora tezi). Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara 

Çankırılı, A. (2012). Çocuk Resimlerinin Dili. (4. Baskı). İstanbul: Zafer Yayınları 

Denham, S. A., Bassett, H. H., Mincic, M. (2012). Social-emotional learning profiles. Early 
Childhood Research Quarterly, 27(4), 581–595. 

Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Morris, A. S. (2006). Empathy-related responding in children. 
Current Directions in Psychological Science, 15(5), 247–250. 

Elliott, S. N., & Gresham, F. M. (2007). Social skills interventions. In J. E. Zins (Ed.), 
Handbook of social and emotional learning. 

  Geçen, F. (2018). Çocuğun Gelişim Basamaklarına Göre Figürleri Ele Alma Biçimleri. 
Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 5(10), 60-83. 

Gresham, F., M., Van, M. B., & Cook, C. R. (2006). Social skills training for teaching 
replacement behaviors: Remediating acquisition deficits in at risk students. Behavioral 
Disorders, 32, 363-377 

Gülay, H. & Akman, B. (2009). Okul Öncesi Dönemde Sosyal Beceriler. Ankara: Pegem A 
Yayıncılık.  

Kantner, L. A., Gregory, D. C. (2002). The Stages Of Artistic Development - Summarized 
from Creative & Mental Growth by Viktor Lowenfeld.Web:http://makingartwork. 
files.wordpress.com/2012/12/stages_of_art_development.pdf   

Kehnemuyi, Z. (2006). Çocuğun Görsel Sanat Eğitimi. (5. Baskı). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları 

Kellogg, R. (1970). Analyzing children's art. Mayfield. 

  Kutluer, G. (2015). GELİŞİM SÜREÇLERİNDE ÇOCUK RESMİNİN YERİ. EKEV 
Akademi Dergisi(63), 403-410. 

Kuzu Jafarı, K. (2021). Erken Çocukluk Dönemindeki Çocukların Zeka Düzeyleri Ve Sosyal 
Becerileri ile Ailelerin Ebeveynlik Ve Dijital Ebeveynlik Tutumları Arasındaki 



Resim Eğitimi Alanında Araştırmalar ve Değerlendirmeler- Aralık 2025

49

  
 

Kaynakça 

Arıcı, B. (2010). Resim Psikolojisi ve Çocuğun Dünyasında Resim, Sanat Dergisi, 10, 15-22.  

Artut, K. (2004). Sanat Eğitimi Kuramları ve Yöntemleri, 3, Anı Yayıncılık, Ankara. 

  Aypek Arslan, A. (2014).A study into the effects of art education on children at the 
  socialisation process Procedia - Social and Behavioral Sciences 116.  4114 – 4118 

Bacanlı, H. (2004). Gelişim ve Öğrenme. Nobel Yayın ve Dağıtım: Ankara  

Burkitt, E., Tala, K., & Low, J. (2003). The relationship between children's drawing strategies 
and their emotional understanding. Journal of Child Psychology and Psychiatry, 44(3), 
445–454. 

Ceylan, S. (2025). 8-9 Yaş Çocuk Resimlerinin Yaşıtları Üzerindeki Etkisi. Yayınlanmış 
Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara.  

Ceylan, Ş. (2009). Vineland sosyal- duygusal erken çocukluk ölçeğinin geçerlik güvenirlik 
çalışması ve okul öncesi eğitim kurumuna devam eden beş yaş çocuklarının 
sosyalduygusal davranışlarına yaratıcı drama eğitiminin etkisinin incelenmesi 
(Yayınlanmamış doktora tezi). Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara 

Çankırılı, A. (2012). Çocuk Resimlerinin Dili. (4. Baskı). İstanbul: Zafer Yayınları 

Denham, S. A., Bassett, H. H., Mincic, M. (2012). Social-emotional learning profiles. Early 
Childhood Research Quarterly, 27(4), 581–595. 

Eisenberg, N., Spinrad, T. L., & Morris, A. S. (2006). Empathy-related responding in children. 
Current Directions in Psychological Science, 15(5), 247–250. 

Elliott, S. N., & Gresham, F. M. (2007). Social skills interventions. In J. E. Zins (Ed.), 
Handbook of social and emotional learning. 

  Geçen, F. (2018). Çocuğun Gelişim Basamaklarına Göre Figürleri Ele Alma Biçimleri. 
Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 5(10), 60-83. 

Gresham, F., M., Van, M. B., & Cook, C. R. (2006). Social skills training for teaching 
replacement behaviors: Remediating acquisition deficits in at risk students. Behavioral 
Disorders, 32, 363-377 

Gülay, H. & Akman, B. (2009). Okul Öncesi Dönemde Sosyal Beceriler. Ankara: Pegem A 
Yayıncılık.  

Kantner, L. A., Gregory, D. C. (2002). The Stages Of Artistic Development - Summarized 
from Creative & Mental Growth by Viktor Lowenfeld.Web:http://makingartwork. 
files.wordpress.com/2012/12/stages_of_art_development.pdf   

Kehnemuyi, Z. (2006). Çocuğun Görsel Sanat Eğitimi. (5. Baskı). İstanbul: Yapı Kredi 
Yayınları 

Kellogg, R. (1970). Analyzing children's art. Mayfield. 

  Kutluer, G. (2015). GELİŞİM SÜREÇLERİNDE ÇOCUK RESMİNİN YERİ. EKEV 
Akademi Dergisi(63), 403-410. 

Kuzu Jafarı, K. (2021). Erken Çocukluk Dönemindeki Çocukların Zeka Düzeyleri Ve Sosyal 
Becerileri ile Ailelerin Ebeveynlik Ve Dijital Ebeveynlik Tutumları Arasındaki 

  
 

İlişkinin İncelenmesi. Yayınlanmış Doktora Tezi. Uludağ Üniversitesi Eğitim Bilimleri 
Enstitüsü, Bursa. 

La Voy, M. (2001). Children's drawings as measures of social competence. Art Therapy, 18(1), 
24–30. 

Lowenfeld, V. (1947). Creative and mental growth. Macmillan. 

Lowenfeld, V., & Brittain, W. (1987). Creative and mental growth.  Macmillan. 

Lowenfeld, V., Brittain, W. L. (1964). Creative and mental growth (Second Edition) New York: 
The Macmillan Company Web: http://archive.org/stream/ 
creativementalgr00/creativementalgr00_djvu.txt adresinden 20 Kasım 2025 tarihinde 
alınmıştır.  

Luquet, G.-H. (1927). Le dessin enfantin. Alcan. 

MALCHIODI, Cathy A. (2005). Çocukların Resimlerini Anlamak (1. Baskı). Çeviren: Tülin 
YURTBAY. İstanbul: Epsilon Yayınevi. 

Malchiodi, C. (2015). Art therapy and child development. Guilford Press. 

Matthews, J. (1999). The art of childhood and adolescence. Falmer Press. 

Metin, Ş. ve Aral, N. (2012). Dört Yedi Yaş Çocuklarının Resim Gelişim Özelliklerinin 
İncelenmesi, Ankara Sağlık Bilimleri Dergisi, 1(2), 55-69 

Ölçer, S. (2019). 4-7 yaş çocuklarının çizdikleri resimler ve bu resimlere yönelik sözel 
dışavurumları yoluyla zihinsel ve görsel gerçeklik durumlarının incelenmesi. Türkiye 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, 23(1). 221-252.  

  Öztürk, M., Okur, A., & Kurnaz, A. (2025). Müzeye Dayalı Sanat Eğitiminin Özel Yetenekli 
Öğrencilerin Sanatsal Becerilerine Etkisi. Necmettin Erbakan Üniversitesi Ereğli 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 7(1), 286-307. 

Samsun, M. ve Güven, İ. M. V. Noyan. (2002). “Sanat Eğitiminin Çocuk Gelişimi Üzerindeki 
Etkileri Üzerine”. idil, 99. 1597– 1608. doi: 10.7816/idil-11-99-06 

Samurçay, N. (2006): “Çocuk ve Resim”, ARTST, sayı: 6: 22-27. 

Sapsağlam, Ö. (2015). Anasınıfına devam eden çocuklara uygulanan sosyal değerler eğitimi 
programının sosyal beceri kazanımına etkisinin incelenmesi. Yayınlanmış Doktora 
Tezi. Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü Ankara 

  Şener, G. (2018). Şema Öncesi Dönem Çocuklarının (4-7 yaş) Okul Temalı Resimlerine 
İlişkin Yorumlamalar. Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 5(2), 
31-42. 

Tutkun, C. ve Dinçer, Ç. (2019). Sosyal beceri geliştirme sistemi- derecelendirme ölçeği (3-5 
yaş okul öncesi versiyonu) öğretmen formu: geçerlik ve güvenirlik çalışması. Bayburt 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 14(28), 301-323. https://doi.org/ 10.35675/befdergi.467864 

YAVUZER, H., (2004). Okul Çağı Çocuğu. İstanbul: Remzi Kitabevi 

 YAVUZER, H., (2007). Resimleriyle Çocuk. İstanbul: Remzi Kitabevi 


